# افراق علم الما

www.realisticapproach.org

على عبّاس جلاليوسي



#### اچى كتاب كانكمار بيشة قائم ربتاب

اقبال كالمحاكلام

روفيسرسيدعلى عباس جلاليورى ايم الم الم المناسك ) ايم الم الم المناسك ) ايم الم الماري (ميزلسك) ايم الماردو



تخلیقات: 6 بیگم روژ ، مزیک ، لا بور - فون: 42-37238014 و در مزیک ، لا بور - فون: 42-37238014 و takhleeqat@yahoo.com ای کیل www.takhleeqatbooks.com

سیدحسنات احمہ کے نام ظلوص و محبت کے ساتھ

Jurat-e-Tehaiq

"جوعذاب یا دبال عربی معاشرے پر باہر سے تازل ہوئے ان سے

اللہ کی زیادہ جاء کن مصیبت برتھی کداس معاشرہ کی اعرونی قوت مخلیق اور جوش

مہات مرد پر گیا۔ پر جوش وینی شوق تجس جوجد ما سبق کی خصوصیت بنا ہوا

قا اور اس کے ساتھ حوصلہ مندی کی مسرت فرہی مظا کداور مرکزیت کے بخت

دباؤ سے محصد کررہ گئی۔ آزاد خیالی کو دلی اٹکالا تھیب ہوا اور اس کی جگہ

روایت پرتی مکومت کرنے گئی۔ صداخت کی بردک ٹوک بخشتی پر الحادو ب

دبی کی جرگ گئی اس سے پہلے جد کے زیادہ ب باک اور جرائت منداشقاص

موش گنائی میں جلاو طمن کر دیے محے لوگوں کے دمائے بہائے اس کے کہ

موش کا درخلا سے تیار کرنے میں منہک ہو محے جو پہلے سے لوگوں کے عام میں لاتے انھیں سائل کی

مرش اور خلا سے تیار کرنے میں منہک ہو محے جو پہلے سے لوگوں کے علم میں

عرب دنیا: تحلا عزالدین ترجه محدوحسین

### مضمولات

| يش لفظ                           |   | 7   |
|----------------------------------|---|-----|
| اقبال ایک علم یں                 |   | 9   |
| طم كلام كا آ فازوارفناء          |   | 18  |
| ا قبال كا تقور وات بارى          | - | 53  |
| ا قبال اور تظريه وصدت الوجود     |   | 68  |
| اقبال اور تقاعل على ووجدان       |   | 98  |
| اقبال كرومانى افكار              |   | 115 |
| تاويلات واقبال                   |   | 143 |
| 母人と こっぱしこの                       |   | 172 |
| وتاع اسلام عى خردافروزى كى ضرورت |   | 192 |
| تفريحات                          |   | 225 |
| اصطلاحات                         |   | 243 |
| الأيات                           |   | 245 |
| Bibliography                     |   | 247 |
|                                  |   |     |

#### يش لفظ

اقبال ایک عظیم شاعری اُن کی شاعری دنیائے ادب کا گرال بہا سرمایہ ہے۔
جہال تک ان کے قرونظر کا تعلق ہے وہ ایک عظام ہیں کونکہ اُنھوں نے بھی مشاہیر حظیمین
اشعری، غزالی، رازی وغیرہ کی طرح نہ ہب کی تطبق معاصر علی انکشافات ہے کرنے کی کوشش
کی ہے۔ اس اجمال کی تفصیل تالیف زیر نظر کے پہلے باب میں لے گی۔ دوسرا باب علم کلام کا
تاریخی و قلری ہیں منظر پیش کرتا ہے۔ تیسرے اور چوشے ابواب میں اقبال کی النہیات ہے
بحث کی گئی ہے۔ پانچویں اور چھٹے ابواب میں ان کی وجدا نیت اور رومانیت کا تجزیہ کیا گیا
ہے۔ ساقویں باب میں تاویلات اقبال کا جائزہ لیا گیا ہے اوراس کے بعد علم کلام کے اثرات
کا ذکر کیا گیا ہے۔ آئر میں تفریحات کے زیرعنوان اُن قلسفیانہ تحریکوں اور اسطلاحات کی
تشریح کی گئی ہے۔ جن کا تعلق بالواسطہ یا بلاواسطہ اس کتا ہے مطالب ومندرجات ہے ہے۔
امریہ ہے کہ ان تفریحات کی فواصی ان اصحاب کے لئے سہولت قبم کا باعث ہوگی چنہیں قلنے
کے مطالع کا موقع ٹیش بلائین جوقلنے کے حوالے سے اقبال کے افکار کو بیجھنے کے آر دومند
ہیں۔ اس کتاب کے ابواب سلسلہ وارسہ بائی 'او بی ونیا'' (1964-1960ء) میں چھپ پھے

علی عیاس جلالپوری 7رفروری 1971 ولا ہور

# ا قبال ایک معنکتم ہیں

لفظ قلسفہ بونائی الاصل ہے اور سوفیا (دائش) اور فیلوں (عجبت) ہے مرکب ہے۔
اس کا معنی ہے دائش کی عجبت کی ترکیب فیٹا غوری نے وضع کی تنی شروع شروع میں فلسفی کا
اطلاق ہراس فض پر ہوتا تھا جو صاحب بصیرت اور خرد مند ہو۔ بعد ش جب اہل وائش نے
اسپنے افکارو آراء کوعقلی استعدلال کے رنگ میں پیش کرنا شروع کیا تو مدل علم کو فلسفہ کہنے گئے۔
افلاطون اور اس کے پیرووں نے بیافظ اس مفہوم میں استعمال کیا ہے۔

یونان قدیم میں نظری اور عملی قلسفہ کا فرق تمایاں نہیں ہوا تھا۔افلاطون اور ارسطو نظریے اور عمل کو باہد کر وابستہ بیجھتے ہتے چتا نچہ اخلا قیات اور سیاسیات میں چولی دامن کا ساتھ سمجھا جاتا تھا۔ارسطوکا تول ہے:

"جوض شهری ند موده انسان کهلانے کامستحق نہیں ہے۔"

الل يونان برائ فض كوفقارت كى لكاه سدد يكية تنے جوشرى اور سياى معاطات مى على دلجيى لينے سے كريز كرتا تفارائ مى كة دى كے لئے يونانى زبان مى جولفلا ب اس سے انكريزى لفظ idiot مشتق ہد مابعدالطبيعيات كى تركيب بعد ميں وضع كى كئ تقى۔ ارسطوكى موت كے بعد جب اس كے درمائل ترتيب دسية محقة و ايك درمالدايما بھى ملاجس كا ارسطوكى موت كے بعد جب اس كے درمائل ترتيب دسية محقة و ايك درمالدايما بھى ملاجس كا

کوئی عنوان نہ تھا اور جس بھی کا کتات کے علل اولیہ سے بحث کی گئی تھی چنا نچہ اسے طبیعیات کے رسالے کے بعد رکھا حمیا اور اس طرح اس کا نام مابعد الطبیعیات پڑ حمیا۔ ارسطونے اخلاقیات اور سیاسیات کے علاوہ جمالیات کے اصول و مبادی بھی تر تیب و بیے اور صحت قکرو تذہر کے لئے منطق کی اختراع کی۔

جیسا کرولیم جیس نے کہا ہے فلندواضح طور پرخوروفکر کرنے کی مستقل کوشش کا نام ہے۔ نظر کی صلاحیت عی انسان کوجیوانات سے متازکرتی ہے۔ انسان خور وفکر کی بدولت اپنے مشاہدات و تجربات میں ندصرف ربط و تعلق پیدا کرتا ہے بلکد اُنھیں ایک معنی خیز دیئت بھی بخشا ہے جے ہم اس کے فلند حیات کا نام دیتے ہیں۔ جدید دور میں فلنے کے تین پہلوشلیم کئے گئے ہیں۔

ایک واضح اور مربوط نظام فکر پیش کرنا جس میں استح اور مربوط نظام فکر پیش کرنا جس میں تضادو تناقض نہ پایا جائے نیز حیات انسانی کی غایت و مقصد اور کا نئات کے ساتھ اس کے تعلق سے بحث کرنا اور خیروشر، حیات بعد ممات، جبر وقد روغیرہ کے مسائل پر قلم اٹھانا۔ اے مابعد الطبیعیات یا نظری فلف یا فلف اول کہا جاتا ہے۔

2- سائنس کے اعشافات کا تجزیہ کرکے انسانی نظر نظر سے اُن کی قدر و قیت معین کرنا۔ اے تغیدی فلسفہ کہا جاتا ہے

3 سائنس کے جدید ترین انکشافات کی روشی میں انسانی معاشرے کی جاعدار قدروں اور انقلائی نصب العینوں کا تشخص کر کے انھیں عملی جامہ پہتائے کی دعوت دیتا، أسے عملی یا جدلیاتی قلسفہ کا نام دیا عملے ہے۔

ارڈیر فررس فرائی الدالطیعیات کودرخورا متنائیس بھے۔ان کے خیال پی فلفہ کا مہیں اس بات سے باخر کرنا ہے کہ زعر گی کے مقاصد کیا ہیں اور زعر گی کے مقاضد کیا ہیں اور زعر گی کے مقاضہ ان سے میں فی نفسہ کہاں تک قدر بائی جاتی ہے۔ اس بات میں صدی رواں کے اکثر قلاسفہ ان کے متنق تن کی متنق ہیں۔ دوسری طرف جدلیاتی مادیت پندوں کا عقیدہ ہے کہ قلاسفہ کا کام محض مقائن کی ترجمانی کرنائیس ہے بلکہ معاشرہ انسانی میں انقلاب بر پاکرنا بھی ہے۔قلف ایک مستقل آزاد اور مسلسل وجنی کا وش کا نام ہے جے کمی مخصوص عقیدے کی صدود میں مقید جی کیا جاسکتا۔ جب اور مسلسل وجنی کا وش کا نام ہے جے کمی مخصوص عقیدے کی صدود میں مقید جیں کیا جاسکتا۔ جب

عقلی استداد ل اور فلسفیاند تد برکو چند مخصوص فرجی مقاید کی تصدیق و توثیق کے لئے و تف کردیا جائے تو وہ فلسفہ نیس رہتا بلکہ علم کلام کہ کہلاتا ہے۔ از مندوسطی کے ایک عیسائی منظم اسلم کا قول ہے :

"میں پہلے عقیدہ رکھتا ہوں پھرخورد فکر کرتا ہوں خورد فکر کے بعد عقیدہ اختیار نہیں کرتا۔" اس سے بہتر علم کلام کی تعریف نہیں ہو سکتی۔ علم کلام کیا ہے؟ پہلے عقیدہ رکھنا پھرخورد فکر کرنا۔ وقتی آزادانہ خورد فکر کے بعد کوئی عقیدہ اختیار کرے گا وہ چکلم نہیں رہے گا فلنی کہلا ہے گا۔

انسانی قلرونظرکوئی جامد یا تیجر شے نیس به بلکہ جاعدار اور نمو پذیر ہے۔ تاریخ قلفہ کے مطالع سے معلوم ہوتا ہے کہ قدیم زمانے سے سیاس، معاشرتی اور اقتصادی ماحول کی تبدیلی قلسفیاند نظریات پر اثر اعداز ہوتی رہی ہے اور قلاسفہ ہیشہ سائنس کے اعشافات کی روشنی میں اپنے نظریات کو از سرتو مرتب کرتے رہے ہیں۔ اقبال ایک خطیس اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں قد:

"قلفہ ایک متحرک شے ہے۔ اس کی کوئی دلیل جیما کہ بین نے دیا ہے میں نے دیا ہے میں اللہ دیا ہے میں اللہ دیا ہے تعلی اور آخری قرار نہیں دی جا سکتی علم انسان کی ترقی کے ساتھ ساتھ انسانی تصورات بھی Improve ہوتے جاتے ہیں۔ قلفہ محض حقایق کوتصور کرنے کی کوشش کا نام ہے۔"

ان الفاظ سے بظاہر بیمنموم ہوتا ہے کہ اقبال فلنے کو آزاد بھے ہیں لیکن فی الحقیقت ایسانیس ہے ۔ تفکیل جدید البیات اسلامیہ کے دیباہے میں جس کا حوالہ متدرجہ بالا اقتباس میں دیا گیا ہے ان کے الفاظ ہے ہیں:

"اسلامی قلسفیانہ روایات اور مختلف انسانی علوم کے جدید رجانات کے پیش نظر میں نے اس اشد ضرورت کو اسلامی المبیات کی تفکیل جدید سے

1 اے شہرستانی نے ملل وخمل میں اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ کلام اور منطق متراوف الغاظ ہیں۔ کلام السفے کے مقابلے میں ایجاد ہوا تھا۔ اس لئے اسے فلفے ہی کی ایک شاخ بینی منطق کا نام دیا حمیا (علم الکلام شیل نعمانی)۔ علم کلام کوفقد اکبر بھی کہا جاتا ہے۔ 2 کلیسائے روم فلفے کو فد مب کی کنیز قرار دیتا ہے۔
2 کلیسائے روم فلفے کو فد مب کی کنیز قرار دیتا ہے۔
3 بنام سید تذیر نیازی۔ پراکرنے کی کوشش کی۔ اس کام کے لئے بیموقع عین مناسب ہے۔ کلا تکی طبیعیات نے اپنے بنیادی اصواوں پر تغیید کا آغاز کیا ہے۔ اس تغیید کے نتیجہ عیں مادے کا وہ تعور جواس کے ساتھ وابستہ تھا سرحت سے قائب ہورہا ہے اور وہ دن دور نہیں جب ند بب اور سائنس عیں الی مشترک قدر یں الی مشترک قدر یں الی جا کی گی جو اب تک نظروں سے تخفی رہی ہیں۔ لیکن یا در ہے کہ قلسفیانہ تظری قطیمت کا کوئی وجو دئیس ہے۔ علم کی ترتی اور نے نے انکشافات کے ساتھ ان آراء کی بہ نبیت جن کا اظہاران خطبات عیں کیا گیا ہے، زیادہ سے تخفی نظلہ ان آراء کی بہ نبیت جن کا اظہاران خطبات عیں کیا گیا ہے، زیادہ سے کہ نظر پیش کے جاسکتے ہیں۔ ہمارا فرض بیہ ہے کہ علوم انسانی کی ترتی پرنظر رکھیں اور ان کے متحلق آزادانہ اور نا قدانہ روبیا اختیار کریں۔"

اپے خطبات میں اقبال نے جدید علی رجانات واکشافات کی روشی میں البیات اسلامیہ کوازمر قومرت کرنے کی کوشش کی ہے۔ اس لحاظ سے وہ غزالی اور دازی کی طرح ایک مختلم کا فرض انجام دے رہے ہیں۔ غزالی اور دازی نے قدیم فلفہ تو فلاطونیت اور اسلامی عقایہ میں مفاہمت کرنے کی کوشش کی تھی۔ اقبال نے جدید سائنس اور خابی مسلمات کی تطبیق کی سی کی ہے۔ اس کے ساتھ کہتے ہیں کہ '' فلسفیانہ نظر میں قطعیت کا کوئی وجو دہیں ہے۔ '' کی سی کی ہے۔ اس کے ساتھ کہتے ہیں کہ '' فلسفیانہ نظر میں قطعیت کا کوئی وجو دہیں ہے۔ '' اس سے ان کا مقصد ایک خدشے کی پیش قیاسی کرنا ہے اور وہ یہ ہے کہ ممکن ہے بھی مستقبل اس سے ان کا مقصد ایک خدشے کی پیش قیاسی کرنا ہے اور وہ یہ ہے کہ ممکن ہے بھی مستقبل میں طبحیات کی دنیا میں کوئی ایسا انکشاف کیا جائے جوان نظریات کو باطل قرار وے جن پر انحوں نے نظریات کی عمارت اٹھائی ہے تو اس سے بدلازم نیس آئے گا کہ تطبیق کا جو کام انھوں نے انجام دیا ہے لوگ اسے می حرف آخر بھے رہیں۔ وہ تو جہی البیات اسلامیہ کی تفکیل جدید ترکافرش انجام دیا ہے لوگ اسے می حرف آخر بھے طرح وہ بھی البیات اسلامیہ کی تفکیل جدید ترکافرش انجام دیں۔

اقبال فلیفے کو متحرک اور آزاد مجھتے تو اس کے اصول وافکار کو فرجی عقاید کی نفید ہیں و توثیق کے لئے استعال نہ کرتے کیونکہ فلیفہ آزاد و متحرک ہوگا تو بیضروری نہیں ہے کہ اس کے نظریات فرجی عقاید بی کے موافق ٹابت ہوں گے۔ آخری فقرے میں فرماتے ہیں "ہمارا فرض بیہ ہے کہ علوم انسانی کی ترتی پر نظر رکھیں اور ان کے متعلق آزادانہ اور ناقد انہ روبیا فقیار کریں۔ "اس آزادانہ اور ناقد انہ روبیا کا مطلب بہ ہے کہ جب بھی نے شعلی اکتشافات

موں تو ان سے ایسے نظریات اخذنہ کے جاکیں جو فرجی مسلمات کے منافی مول۔ آزادی ے ان کا ہرگزید مطلب نہیں ہے کہ علوم جدیدہ کے متائج و افکارے کوئی ایسا نظریہ بھی مرتب كياجاسكاب جوزي عقايد كأفى وابطال كاباعث موسك

ا قبال نے ایک منظم کی طرح اسیے خطبات میں بقول خود " تم ہی علوم کوسائنگفک صورت دين" كامطالبه بوراكيا - واكثرعشرت حسين 1 لكمة إلى:

" بيسوي صدى من اقبال نے عالبًا قديب اسلام اور فلفه من مفاجمت ومطابقت كرتے كى سب سے زيادہ باترتيب كوشش كى ہے۔ان كا سب سے بڑا کارنامہ بہ ہے کہ انھوں نے اسلامی الہیات کی تفکیل جدید کی ہاور وہ کام کیا ہے جوصد ہول ویشتر مارے عظیم متعلمین نظام اور اشعری نے انجام دیا تھا۔ جب یونانی قلفہ وسائنس کی اشاعت ہوئی تھی۔"

سدسلیمان عدوی نے حیات شیلی عی العاب کرمتنظمین اسلام کا فرض اولین بدے كدافكارجديده كوسلمان كريس قرمات ين:

"المام غزالى وغيره كا اصلى كارنامه يد ب كدانمون في يونانى تراجم كويراه راست ورس میں داخل تیں کیا بلکدان علوم کو پڑھ کرانھوں نے خود یا دوسرے مسلمانوں نے ان علوم پ ائی اسلام طرز کی جو کتابیں تھیں ان کوعلائے دری میں رکھا۔ اس کا بتیجہ یہ ہوا کہ پہلے ان علوم كوسلمان بتایا پھران كوسلمانوں بى روائ دیا۔مولانا كےسائے بى جراحى محرافسوس كراس بمل اب تك اس لئة ند بوسكا كدان علوم كوعلاء اب تك حاصل ندكر يك أوران ب ان کی تعنیفات کازمانہ تو بمراحل دور ہے تاہم جواصل تحت ہے وہ یک ہے کہ پہلے ان جدید علوم كومسلمان بنانا جائي يكران كومسلمانول يس رواج دينا جائي-"

ا قبال كا مقصد بعينه بدتها \_خواجه غلام السيدين كوابك خط من لكيت بين:

" علم سے میری مرادو وعلم ہے جس کا دارومدار حواس پر ہے۔ عام طور پر میں نے علم كالفظ أنحى معنول بن استعال كيا ب-اسعلم من ايك طبى قوت باتحدا تى ب جس كودين كے ماتحت ركمنا جا ہے اگروين كے ماتحت ندر ب تو محض شيطنت ب- بيم علم حق كى ابتداء

ع جيا كريس نے جاويدنا على لكما ع علم حن اول حواس آخر حضور تعور و علم جوشعور من جيس ساسكا اورعلم حق كي آخرى منزل باس كانام عشق ب\_علم وعشق كے تعلق من "جاويد نائے" من كى اشعار ہيں۔۔

علم بيعش است از طاغوتيال علم باعشق است از لا بوتال "ملانوں کے لئے لازم ہے کے علم یعن اس علم کوجی کا مدارواس پر ہےاورجس سے بے پنا وقوت پیدا ہوتی ہے، سلمان کریں۔"

جدیدعلوم کومسلمان کرنے کی بیرکوشش متحلمین اسلام تک محدود تبیں ہے۔ کلیسائے روم کے اہل علم انھیں بہتمہ دینے کی قریس ہیں اور بعدو انھیں خدھ کرنا جاہے ہیں۔ آردوعد محوش نے گینا کی تر بھانی جدید نظرید ارتفاء کی روشی میں کی ہے اور بیٹابت کرنے کی كوعش كى بكرينظرىدويدانت سے ماخوذ بـــــــ

معدرجہ بالا اقتباس میں سیدسلیمان عدی نے افسوس کا اظہار کیا ہے کہ علائے اسلام جديدعا م بي بغري ال لئة وه اين متعلمان فرائض كما حقد انجام فيس دے سكتے۔ ملی نعمانی بھی اس حقیقت سے عافل نہیں تھے۔ 1912ء میں انھوں نے ایک مجلس علم کلام ک تحريك كي حى جى كركنيت ۋاكثر ا قبال نے منظور كر لي تعى - اس كا ذكر كرتے ہوئے لي تعماني ايك معمون على لكيت إلى:

"امام اشعرى، ماتريدى، امام الحرجن، باقلانى جوعلم كلام ك بانى يجعة جاتے ہیں، ان میں ایک بھی قلقہ دان نہ تھا۔ آج بھی میں حال ہے۔معرو ہندوستان میں نہایت قاعل اور لا لی بزر کول نے جدید خیالات اور سائل کے رد میں کتابیں تکھیں اور ان کی تصنیفات جدید علم کلام کی حیثیت سے ملک میں میمیلی موئی ہیں لیکن ان میں سے ایک بھی بورپ کی کوئی زبان نہیں جا متا۔" خود جبلی نعمانی نے علوم جدیدہ سے وا تغیت بہم پہنچائے بغیر علم کلام پر قلم اٹھایا تھا۔ ائ پہلو سے اقبال کومخصوص وممتاز مقام حاصل ہے کہ وہ فلسقہ جدید سے واقف تھے۔اس لئے قدرتی طور پرجدید قلند کومسلمان کرنے کا قرصدفال اٹھیں کے نام پڑا۔ ا قبال قلنے کے ختی تے اوائل عمر میں ان کا زاویہ نگاہ بلاشبہ قلسفیانہ اور محققانہ تھا۔ اس کا جُوت ان کے مقالے ما بعد الطبیعیات ایران اور با تک دراکی ابتدائی تظموں میں ملا ہے لیکن رفتہ رفتہ تجدید واحیاء کا جذبدان کے دل و دماغ پرحاوی ہوگیا۔

ا قبال آخر عمر من فرمایا كرتے سے كد ميں نے اپنا نظريد حيات قلسفيان جنبو سے ماسل جيس كيا زعرى كمتعلق ايك خاص زاويد لكاه ورث عن ال كيا تفاء بعد عن عن في عقلی استدلال کواس کے اثبات عی صرف کیا ہے۔" 1

خليفه عبدالكيم لكعة بين:

"اتبال كوففرت نے اگرچہ شاعر بھى بنايا تھا اورمظر بھى ليكن اس كى طبعت من شعريت كوتفلسف يرغلبه حاصل موهما- اقبال كاميلان غبى اور روحانی ہے اس لئے قلنے کا ذوق رکھنے کے باوجود وہ رفتہ رفتہ علی طبیتی اور عقل استدلالی ہے کریز کرتا ہوا عشق میں خوط زن ہوگیا جس کے مقابلے میں اے علی کی جدو جد علی اور یک نظر آئے گی۔"

يئيس بكدا قبال قلنے كوسلمانوں كے لئے ضردرمال يھے تھے۔ايك خط

عى قرماتے ہيں:

" مسلمانوں كوموجوده حالت من فلفه اور لريك كي چندان ضروت

دُاكْرُ قاضى عبدالميد لكية بين: "وه (اقبال) اينة آب كوبهي بهي فلني كبنا پندنين كرتے تھے۔ دوران تفتلو میں بعض مرجہ میرے منہ سے بلاارادہ اگران کے لئے قلنی اور ان كے خيالات كے لئے نظام قلفہ كے الفاظ تكل كئے تو انحول نے مجھے يہ كهدر وك ديا كدان كاكوكى نظام فلفريس ب-ده كهاكرت عن كدفقيرى ان كوورا منا مى ہے اور قلمفہ وغيرہ انھوں نے صرف انھيں حقايق كوجن كا انھيں كلى يفين بعقلى طورير بجهنے كے لئے سكوليا ب-"

ا تبال اشعار من بھی جا بجا فلنے کی مخالفت کرتے ہیں \_

انجام خود ہے ہے حنوری ہے قلغہ زعگی سے دوری مرا درس عیماں درد سرداد کہ من پروردہ فیق نگاہم عکمت و قلغہ کرداست گراں نیز مرا خطر من ازسرم ایں بارگراں باک اعداز

اس کے باوصف شارعین اقبال ندمرف آنھیں ایک عظیم قلنی بچھتے ہیں بلکہ بدعقیدہ بھی رکھتے ہیں کدا قبال نے دور حاضر کے ہر سیاس اور عمرانی عقد سے متعلق قطبی اور آخری فیملہ صادر کردیا ہے۔ اس اختفار قلر کی بوی وجہ بیہ ہے کہ ہمارے ہاں صدیوں سے قلند اور کلام کومتر ادفات سمجا جاتا رہا ہے اور ان کے حدود و معانی ہی کسی تنم کا فرق روانہیں رکھا گیا جس کا نتیجہ خط محت اور اختفار قلر کی صورت ہیں لکلا ہے۔ مولوی عبد السلام عدوی اس بات کی طرف توجہ دلاتے ہوئے لکھتے ہیں 1:

"امام غزالی نے قلفہ کی تردید کی تو انھوں نے علم کلام اور قلفہ کے مسائل کو باہم تلوط کر دیا۔ امام رازی نے مباحث مشرقیہ میں ہوتی افتیار کی اوران کے بعد علائے کلام نے اس کی تظید کی اور علم کلام اور قلفہ و تحکست کی اوران کے بعد علائے کلام نے اس کی تظید کی اور علم کلام اور قلفہ و تحکست کے تمام مسائل تلوط ہوکر ایک جون مرکب تیارہ و کیا۔"

ای انتظار کلر کے یا صف اقبال کو بجائے منظم کے قلم کے مقابات ہے۔ اس بات
کی ذمہ داری ایک حد تک خود اقبال پر بھی عائد ہوتی ہے کوئکہ ایک طرف تو وہ علم کلام کی
تھیر اور الہیات اسلامیہ کی تفکیل جدید کی دعوت دیتے ہیں اور دوسری طرف علم کلام اور
الہیات کی خالفت بھی کے جاتے ہیں۔ صاحبز اوہ آ فآب احمد خال کے نام ایک خط میں
فرماتے ہیں:

"آج ضرورت ہے کہ دماغی اور دہنی کاوش کی ایک نی وادی کی طرف مہمیز کیا جائے اور ایک نی دینیات اور علم کلام کی تعمیر وتفکیل جس اس کو مرم کار لایا جائے"

اس كوشش مين وه تفكيل جديد النهيات اسلاميه جيس سرحاصل خطبات بعي مرتب

كرتے بيں اور اشعار من البيات اور علم كلام كى ضرررسانى اور بے شرى كا ذكر بھى كے جاتے ہيں۔ \_ \_

ورنہ قوالی سے چھے کم تر نہیں علم کلام

 ابلیس اینے مثیروں سے کہتا ہے ہے ہی بہتر الہیات بی الجعارے کیا مسلماں کیلئے کافی نہیں اس دور بیل کلام و قلفہ از لوح دل فروضت مرآن کو بازیجہ اطفال بناکر چوسرمہ رازی را از دیدہ فروضت علاج ضعف یقین ان سے ہوئیں سکا علاج ضعف یقین ان سے ہوئیں سکا

طبع مشرق كيلي موزول يبى افيون محى

بہر صورت اقبال نے غزالی کی طرح قلفہ پڑھا تھا اور غزالی تی کی طرح اسے
اپنے موروثی عقابد کی توثیق کے لئے وقف کردیا اور جدید سائنس اور قلفے کومسلمان بنانے کا
بیڑا اٹھایا اس لئے وہ بنیادی طور پر پیمنام ہیں۔ اس حقیقت کو ذبین تشین کرلینا ازبس ضروری
ہے کہ اس کے بغیر ان کے افکار و نظریات کا میج مقام معین کرنے میں دشواری بیش آ ری
ہے۔ اقبال کے پیمانہ افکار کا تجزیہ کرنے سے پہلے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ملم کی تاریخ
اور عہد بدع بدے ارتقاء پر ایک تحقیق نظر ڈائی جائے۔

Jurat-e-Tehaid

## علم كلام كا آغاز وارتقاء

تاریخی وفکری پس منظر:

شیل نعمانی اور ان کے تلاقہ معز لدکوهم کلام کا موجد بیجھتے ہیں لیکن برتاری قلفہ
سے ناوا تغیت کا تیجہ ہے کلام کی اصطلاح بے شک پہلی صدی بجری میں بغداد اور بھرہ میں
رواج پذیر ہوئی لیمن قلفہ و غرب کی تطبیق کا آغاز یا قاعدہ طور پر اس ہے کم وہیش چیسو سال
پہلے سکندر یہ میں ہواتھا سکندر اعظم کی وقات کے بعد اس کے ایک جرفیل بطلبوس نے اپنے
آقا کے بسائے ہوئے اس شہر کو اپنا دارا محکومت بنایا اس کے جانشینوں کے دور عروج میں
سکندر یہ کو بین الاقوا می شہرت حاصل ہوگی اور فت رفتہ وہ ملینی تبذیب کا سب سے برام کر بن
سکندر یہ کو بین الاقوا می شہرت حاصل ہوگی اور فتہ رفتہ وہ ملینی تبذیب کا سب سے برام کر بن
سکندر یہ کو بین الاقوا می شہرت حاصل ہوگی اور فتہ رفتہ وہ ملینی تبذیب کا سب سے برام کر بن
سکندر یہ کو بین الاقوا می شہرت حاصل ہوگی اور فتہ رفتہ وہ ملینی تبذیب کا سب سے برام کر بن
سکندر یہ کو بین الاقوا می شہرت حاصل ہوگی کا ترجمہ بینائی زبان میں کیا گیا۔
سلمہ جاری کیا اس زمانے میں عہدنا مدقد یم کا ترجمہ بینائی زبان میں کیا گیا۔

افلاطون اور ارسطوکی وفات کے بعد ہونان کی سیاسی تونت کا خاتمہ ہوگیا اور اس
کے ساتھ فنون لطیفہ اور فلے بھی تنزل پذیر ہو گئے۔ سکندر اعظم کے سیابی مشرق کی مہموں سے
واپس لوٹے تو وہ مشرق کے سیم و زر کے خزائوں کے ساتھ تصوف وعرفان کے اصول و
تعلیمات بھی اپنے ساتھ لائے تھے۔ اس طرح بلینی دور میں ہونان فلفے اور مشرق کے عرفان
میں امتزاج کا آغاز ہوا اور مفکرین کا رجیان تصوف وعرفان کی طرف ہوگیا۔ فریک تھلی اپنی
تاریخ فلفہ میں لکھتے ہیں:

"افلاطون اور ارسطو کے بعد قلم اور اقیت کے واسطے سے فریب کی طرف ہو گیا۔ روائیوں کا کات کو نظام عالی (Teleological فریب کی طرف ہو گیا۔ روائیوں کا کات کو نظام عالی ارادے کو System) ہے تھے تھے اور اس بات کی دعوت دیے تھے کہ انسانی ارادے کو آق ارادے کے ماتحت رکھنا چاہیے تا کہ کا کتات کی عابت کی جمیل ہو تکے۔ اس فرہی تحریک کواس وقت تقویت ہوئی جب سکندراعظم کے بعد بونانیوں کو کلد اندوں مصریوں اور یہود یوں ہے میل جول کے مواقع لے سکندریہ کے ملا اندوں مصریوں اور یہود یوں ہے میل جول کے مواقع لے سکندریہ کے شہر کو بین لاقوای شہرت حاصل ہوگئ تھی۔ اس شہر ش یونانی عقلیت اور مشرق مرفان کا احتراج عمل میں آیا۔ اس شہر ش فینا خورس کے افکار پر ایک عالمیر عرفان کا احتراج عمل میں آیا۔ اس شہر ش فینا خورس کے افکار پر ایک عالمیر فریان کا احتراج عمل میں آیا۔ اس شہر ش فینا خورس کے افکار پر ایک عالمیر کروراس کے قربی کوئش کی گئ اور افلاطون کے فلیغ کو قربی رنگ دیے کراور اس کے قربی پہلو پر مشرق تصوف کا پوئد لگا کر تو افلاطونیت کی بنیاد کی گئی ہوں۔

سکندرید میں بی فلو یہودی نے سب سے پہلے غرب وفلسفہ کی تطبیق 1 کا آغاز کیا اور پہلی فلاطبیوس نے افلاطون کے افکار کی از سرنو تر جمانی کر کے اشراقیت جدید کی تاسیس کی جوز مانے کے گزرنے کے ساتھ عیسائی اور مسلمان مشکلمین کے افکار میں سرایت کرمنی۔

قلو يبودى كى مجھے تاریخ پيدائش معلوم نيس ہوكى اتنا قابت ہے كروہ 30 ق-م اور
50 ب-م كے درميانی عرصے بيس سكندريد بيش مقيم تفا۔ قلونها بيت رائخ العقيده يبودى ہونے
كے علاوہ قلف يونان بيس بحى درك وبصيرت ركمتا تفاء أس نے سب سے پہلے موسوى شريعت
اور قلف يونان كے نظريات كے درميان مفاہمت و مطابقت پيدا كرنے كى كوشش كى۔اس كے
خيال بيس افلاطون اور ارسطوح مرت موئى كے بيرو تنے اور انھوں نے اپنے تمام نظريات عهد
نامہ قد يم بى سے اخذ كے تنے بى وجہ كہ دميد نامه قد يم اور ان كے قلفے بيل بنيادى تو افق
پايا جاتا ہے۔اس لى ظ سے قلوكو علم كلام يا عمل و نقل كى تطبيق كا بانى سمجها جاسك ہے۔ بعد بيل
عيسائى اور مسلمان مشكلمين نے اس كى تھليد بيل اسے اپنى غربى مسلمات كى توثيق و تقد يق
قلم يونان سے كى۔

<sup>1</sup> ند ب وقلسفه کی تطبیق کواز مندوسطی کے عیمائی علاء مدرسیت Scholasticism اور مسلمان علم کلام کہنے گئے۔ تطبیق کرنے والے کوعیمائی Schoolman اور مسلمان ' مشکم'' کہنے گئے۔

بدایک بدیمی حقیقت ہے کہ ایک اہل ند بہ خواہ وہ کتنا بی رائخ الحقیدہ ہو جب وہ اہے نہ جی عقائد کی تاویل قلنے کی روشی میں کرتا ہے تو اس کے عقائد کمی نہ کی حد تک بالعرور فلفے سے متاثر ہوجاتے ہیں۔ یہی حال فلو يبودي كا بوا۔ اس نے كوين كا نتات كا ذكر كرتے ہوئے کہا کہ لوگس کے خدا اور کا نکات کے درمیان وہ ضروری واسطہ ہے جس کے بغیر کا نکات کی مخلیق ناممکن تھی۔لوس کی ترکیب یونانی فلنی ہیر تقلینس نے عقل کل کے معنوں میں استعال ک ہے جواس کے خیال میں ہمہ گرحرکت و بیجان میں ایک شعلہ جوالہ بن کرسرایت کئے ہوئے ہے۔انا کساغورث نے اس واسطے کو Nous کا نام دیا ہے اور اے عالمكير ذہن كہدكر بھی مخاطب کیا ہے جو کا نتات کے توافق و تناسب کو برقر ارر کھتا ہے۔ یا در ہے کہ یہودیت میں اسلام کی طرح خدا کا تصور شخص ہے وہ قادر مطلق ہے، مخارکل ہے جوسرف سکن ' کہہ کراشیاء كوعدم سے وجود مي لاسكا ہے۔فلاسفہ يونان كہتے تھے كدكوئى چيز تھن عدم سے وجود ميں تبين آسكتى-اس لے فلو يبودى نے لوس كا مباراليا اورائي فريى عقيدے كوفلسفيانداستدلال پر قربان کردیا۔ مزید برآ ل فِلو یہودی توفیا غورسیت کے اس نظریے سے متاثر ہوا تھا کہ مادہ شر كاميدء إور خدا خركا ماده آلائش بجس ساجتناب ازبس ضروري ب-بيخيال بمي يبوديت كے منافى ہے۔ يبوديت على وُنوى لذات سے محتے ہونا معيوب خيال نيس كيا جاتا بلکہ اتھیں خداکی دی ہوئی تعتیں بھے کر شکر ہے ہے تبول کیا جاتا ہے۔ علاوہ ازیں فِلو یہودی استغراق اور مراقبے پر زور دیتا تھا ہے یہودی رہائی غیر ضروری بھے تھے۔فِلو یہودی کے بیہ خيالات بعد يس تواشراقيت من بحى دخيل مو كئے۔

قلاطیوں 204 بعد مح مرے ایک شہر کلوپائس میں پیدا ہوا۔ اوائل عمر میں اسے تخصیل علم کے لئے سکندریہ بھی دیا گیا جہاں اس نے امونیس سکاس دے سامنے زانو نے تلمذہ کیا۔ اس کا اُستاد سکاس ابتدائے شاب میں عیسائی ہوگیا تھا لیکن بعد میں منحرف ہوگیا اور علانے عیسائیت کی اُستاد سکاس ابتدائے شاید ای لئے بعد میں قلاطیوس اور اس کے شاگر دبھی عیسائی ندیب کی مخالفت کرنے لگا۔ شاید ای لئے بعد میں قلاطیوس اور اس کے شاگر دبھی عیسائی ندیب کی مخالفت میں چیش ہیش رہے تھے۔ یہ عجیب بات ہے کہ ندیب کے اس زیردست مخالف کے افکار وا راہ کواخذ کر کے عیسائی اور مسلمان مختلمین نے اپنے ندا ہب کی تقد این کا کام لیا۔

<sup>1</sup> Logos ای کے لفوی محق الفظ "" نظ" یا " کلی" کے ہیں۔ 2 Plotinus اے قلاطن بھی کیا جاتا ہے اور قلاطن الی بھی 3 محتی الفظ " کا Ammonius Saccas

فلاطیوس کی وفات کے بعداس کے شاکر دفرفور ہوں 1نے درس و تدریس کا سلسلہ جاری رکھا۔ اس سے تو افلاطونیت عیا تو اشراقیت کا دوسرا دور شروع ہوتا ہے۔ فرفوریوں (متوفی 300 ب-م) كا اصل نام مالخوس تفا اور وه سامی النسل تفار اس في فلاطيوس كى تعلیمات میں اضافہ و ترمیم بھی کی۔ بر ٹرغرسل 3 کے خیال میں اس نے فلاطیوس کے نظریات يرجو مابعد الطبيعياتي رنگ چرايا ہے، وہ خود أستاد كى تحريروں سے مفہوم تبيس موتا۔اس كے علاوہ اُس نے تو فلاطونیت میں ارسطو کی منطق کو داخل کیا اور اس کی تعلیمات کواہے استاد کے افکار می مزوج کردیا۔اس کا بیملی اقدام تاریخی لحاظ سے برااہم ہے کونکہ ودرعباسیہ کے عماء کے پاس افلاطون اور ارسطو کے جونظریات سریانی ترجوں کی صورت میں پنجے وہ فرفوریوں کے اس خیال کے حال سے کہ افلاطون اورارسطو کے افکار میں کی قتم کا بنیادی اختلاف مبيس ہے۔فلاطنوس نے ارسطو کے مقولات عشرہ برسخت تقید کی تھی لیکن فرفور یوس نے دوبارہ ارسطو کی طرف رجوع کیا۔مسلمانوں کی طرح بلکدان کی پیروی میں ازمنہ وسطی کے عیمائی متعلمین نے این فکرونظری بنیاداشراقیت اورمشائیت کی ای مفاصت براستوار کی تھی۔ فلاطيوس كمتام نظري كاستك بنياداشراق في يا كبلى كامفروضه ب-أس كاعقيده تھا کہ ذات بحت کا تات ہے مادراء ہادراس سے بترتے عمل، روح کل، ارواح انسائی اور مادے کا اشراق ہوتا ہے۔ اگر انسان استغراق و معق سے کام لے تواس کی رُوح مادے کی کثافت وآلائش عنجات باكراية مبدوهقى عاجاتى بالكمل كوتنزل (يني آنا) وصعود (اوير جانا) یا انفصال (رُوح انسانی کا رُوح کل سے جدا ہونا) و انجذاب (رُوح انسانی کا رُوح کل میں دوبارہ جذب ہونا) بھی کہا جاتا ہے متدرجہ ذیل جدول سے اسے بھتے میں مدو لے گی۔ زات بحت 5

انبان کی روح علوی کا اشراق روح کل سے ہوا جب وہ مادے کی طرف مائل ہوئی تو اپنے اصل مقام سے گرفی اور روح سفی کانام پایا ادے کے تعرف سے بجات حاصل کرنے کے لئے وہ بیم سکٹش کرتی ہے اور اپنے مصدر حقیق کی طرف پرواز کر جانے کے لئے بیترار رہتی ہے۔ اس برقراری کو فلاطیوس نے عشق کانام دیا جو بعد میں ابن بینا کے ہمہ گیر تصور عشق اور صوفید کے عشق حقیق کی صورت میں فلا ہر ہوتا رہا۔ روح مادے کی آلائش سے آزاد ہو کر نشاط جاووال کی حقدار ہو جاتی ہے۔ اس تظرید کی وضاحت کے لئے فلاطیوس نے آفاب کی حمثیل سے کام لیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ذات تحت سے عشل و روح کا بہاؤ آفاب کی حمثیل سے کام لیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ذات تحت سے عشل و روح کا بہاؤ سے سر چشر آفاب متاثر نہیں ہوتا ایسے بی عشل کل کے بہاؤ سے ذات بحت اثر پذیر نیس ہوتی مادہ وہ تاریکی ہے جہاں آفاب حقیق کی شعاعیں نیس بھی پاتی ہے۔ دات بحت اثر پذیر نیس ہوتی مادہ وہ تاریکی ہے جہاں آفاب حقیق کی شعاعیں نیس بھی پاتی ہے۔ دات بوت اثر ایست پر تقید اشیاء کا ہوئی ہے جہاں آفاب حقیق کی شعاعیں نیس بھی پاتی ہے۔ درح صورت (Form) مطاکرتی ہے۔ فریک حفی فوا شرافیت پر تقید اشیاء کا ہوئی ہے جہاں آفاب حقیق کی شعاعیں نیس بھی پاتی ہے۔ فریک حفی فوا شرافیت پر تقید کی تھیا۔ کرتے ہوئے کہتے ہیں:

" قیلی یا اشراق کے فتلف مراحل ہیں۔ حس ، روح ، ماده۔ ان سب میں ماده ذات ، حت سے بید ترین ہے۔ یہ دراصل تاریکی ہے۔ اس پر روح کار فرما ہوتی ہے ، دوح انسانی روح کل کا جز ہے اور اس لحاظ ہے حواس سے بلند تر اور آزاد ہے۔ روح کل کا وہ حصہ جوجم خاکی میں خاہر ہوتا ہے وہ حقیقی روح نہیں محض اس کا پر تو ہے اور انسان کی ہوا وہوں اور جذبات حیوائی کا مرکز ہے۔ یہی گناه کا مصدر ہے۔ انسان کی ہوا وہوں اور جذبات حیوائی کا مرکز ہے۔ یہی گناه کا مصدر ہے۔ مقصد پورا کرنے کیئے ضروری ہے کہ حواس وخواہشات کے عالم سے مندموثر انسان کے حیج شعور ذات میں عقل کل اور روح کل کارفر ما ہیں۔ اسے اپنا کر تھر وہوں کی طرف مائل ہوتا کہ ذات ، حت کا تقرب حاصل کر سے۔ یہ تقرب اس دنیا میں شافہ بوبان ہوتا کہ ذات ، حت کا تقرب حاصل کر سے۔ یہ تقرب اس دنیا میں شافہ بوبان ہوتا کہ ذات ، حت کا تقرب اس منا کہ خدا یہ اور مشرتی تصوف و نہ ب کا اجماع تقیمیں ہوا ہے۔ اس میں ایک خدا یہ ایمان لانا ضروری ہے جوکا نتات سے ماوراء ہے لین اس لحاظ سے یہ وصدت ایمان لانا ضروری ہے جوکا نتات سے ماوراء ہے لین اس لحاظ سے یہ وصدت وجود کا نظریہ ہے کہ اس کی رُد سے بھی کا نتات کی تمام اشیاء ذات باری سے وجود کا نظریہ ہے کہ اس کی رُد سے بھی کا نتات کی تمام اشیاء ذات باری سے وجود کا نظریہ ہے کہ اس کی رُد سے بھی کا نتات کی تمام اشیاء ذات باری سے وجود کا نظریہ ہے کہ اس کی رُد سے بھی کا نتات کی تمام اشیاء ذات باری سے وجود کا نظریہ ہے کہ اس کی رُد سے بھی کا نتات کی تمام اشیاء ذات باری سے

متفرع ہوئی ہیں۔اس کے ساتھ فلاطیوس نے کشرت پری کی بھی تروید نہیں کی۔اس فلنے میں فی الحقیقت قدیم کشرت پندی کو فرہی رنگ دے کر پیش کیا گیا ہے تا کہ وہ عیسائیت کی بڑھتی ہوئی طاقت کا مقابلہ کر سکے۔"

(A History of Philosophy)

فلاطیوں کے مکتب گلرکونو فلاطونیت یا تواشراتیت اس کے نہیں کہا جاتا کہ فلاطیوں نے افلاطون کو عقلیت کو بیک سرنظر فلاطون کو عقلیت کو بیک سرنظر انداز کردیا ہے بلکہ اس لئے کہ نو فلاطونیت میں افلاطون کے اشراقی اور عرفانی افکارکونیم فرہی جامہ پہنائے کی کوشش کی گئی ہے۔

فلاطیوس کی نوا شراقیت اس لحاظ ہے بیش از بیش تاریخی اہمیت رکھتی ہے کہوہ براہ راست عیسوی علم کلام اور بالواسط مسلمانوں کے متعلماندا فکار پراثر اعداز ہوئی۔آ مسٹائن ولی فلاطعوس كابروا مداح تقااس كاخيال تقا كه فلاطيوس مي افلاطون كى روح في حلول كيا ب اور افلاطون كووه فلسفيول كاستح كهاكرتا تقاراس كاعقيده تفاكه عيسائيت اورنو فلاطونيت مي بنيادي توافق بایا جاتا ہے اور اگر قلاطیوس کی تعلیمات میں معمول ساردو بدل کر دیا جائے تو اے عیمائی کہنے میں کوئی تامل نہ ہوگا۔ای بناء پر ارؤمان نے اپن تاریخ فلف میں تو فلاطونیت کا ذكرازمندوسطى كي سيحى علم كلام كي حمن عن كيا ب-اس كے خيال عن اس مسلك كو يونانى فلفدى ايك شاخ قراردينا تح نبيل بي عيس نے اس نظريے كى مخالفت كى ب-وو كہتے ہيں كر قلاطيوس كے افكار اور عيسوى عقائد من بنيادى اختلافات إلى رنو فلاطونيت من يونان قديم كى اصنام يرسى كى زوح كارفر ما ہے۔آ كمثائن كى طرح كليمن ولى بھى نوفلاطونيت كابرا شدائی تھا وہ سکندرید کا پہلا عیسائی اہل تھم ہے جس نے فلفداور عیسائیت میں تطابق وتوافق پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔اس کے علاوہ جسٹن شہید، ہالیطس، ترتولیاں اور انجن وغیرہ ا کابر عیسائی متنظمین کے دلائل و افکار بھی بنیادی طور پر توفلاطونی ہیں۔ ازمنہ وسطی کے عیسائی منظم عیسائیت کے پردے میں نو فلاطونی نظریات عی کی ترجمانی کرتے رہے۔ حتیٰ کہ طامس اکوئنس نے ارسطو کی طرف رجوع کیا۔ آج بھی کلیسائے روم کے علم کلام میں فلاطیوس کی تعلیمات زعرہ و پرقرار ہیں۔

مسلمان مفكرين خلافت عباسيه كعهدزري بين فلاطيوس كافكار سع متعارف

ہوئے کیونکہ اطا کیہ تصبین اور حران کے تسطوری عیسائیوں اور صابیمن نے ہونانی فلاسفہ ک تالیفات کوسریانی سے وی می مطل کیا تھا۔ان مدارس میں جس قلفہ ہونان کی تدریس موتی تختى وه دراصل نو فلاطوني تفارسرياني علاء ارسطو، فيثا غورس، هير تعليس وغيره فلاسفه يونان كي شرح تو فلاطونی اصولوں کی روشی میں کرتے تھے۔اسکندرافردد کی نے تفسیات ارسطو کی شرح ند بى زاويد نكاه سے كى تھى۔ نتيجاً وه عربوں ميں برى مقبول موئى۔الہيات ارسطوكا عربى ترجمه 226 جرى ميں موار بدارسطوكى تصنيف تبيل تھى بلكه فلاطيوس كى ايندز 1 كے آخرى تين ابواب كافتص تهاج نيمياح اميسوى نے لكما تفاعريوں نے علطى سے اسے ارسطو كى تصنيف مجھليا اور البيات كے تو فلاطونی افكار ارسطوے منسوب كرديے محے۔اس طرح عالم اسلام على بركبيل ارسطو کے نام پر تو فلاطونیت کی اشاعت ہوئی۔اس"اسلامی توفلاطونیت" کو ابن سینا، اخوان السقا اور ابن رشد نے یا یہ سحیل تک پہنچایا۔ دوسری طرف مسلمان صوفیہ بھی توقلاطونی افکار ے متاثر ہوئے چتانچہ جنید بغدادی، بایزید بسطامی، و الاشراق شہاب الدین سمروردی معول، شخ اكبرى الدين ان عربي حق كدغزالى تك كے افكار بنيادى طور ير تو فلاطونى كے جاسے ہیں۔ جل و اشراق کا نظریہ دور دور تک اشاعت یا گیا۔ حکمائے اشلام نے اسکندر افروولی کے تتبع میں عمل کل کوعقلِ فعال ہے کا نام دیا اور عقلِ انسانی کوعقلِ ستفادہے کا۔ ان کے خیال میں عمل فعال ذات باری سے جلی ہوئی ہادراس کے عمل سے عمل ستفاد کو فروغ ہوتا ہے۔ اگر انسان کوشش کرے تو عقل ستفاد عقل کل میں جذب ہو عتی ہے ابن رشد كاخيال تھا كداناتى زوح كا وى حسر باتى رے كا جوعقل نعال ميں جذب ہو جائے گا۔ اے نظریہ وصدت عقل نعال کہتے ہیں۔اس کی زوے حشرا جماد کا اٹکار لازم آتا ہے۔اس نظریے کوازمنہ وسطی کے مغربی"ابن رشد ہوں" نے پورپ میں رواج دیا اور پیرس اور پیدوا ک درس گاہوں ش ایک مت تک اس پر بنگا ہے ہوتے رہے۔

مسلمانوں کے تصوف وعرفان پر بالخصوص نو فلاطونی تعلیمات کے اثرات بہت دُوررس ہوئے۔ بایزید بسطامی پہلے صاحب حال صوفی کیے جاسکتے ہیں۔فنافی اللہ کا نظریہ بھی سب سے پہلے انہوں نے پیش کیا تھا۔ جنید بغدادی نے فلاطیوس کی پیروی میں ذات احد کو

Enneads ,1 قلاطیوس کے تورسائل ۔ لفظ کے معنی تو کے ہیں۔

حسن ازل اورمجوب اوّل كاخطاب ديا اورعشق حقيقى كوتضوف وسلوك كى بنياد قرار ديا-حلاج کے ہاں اوتار کا زردشی تصور تمایاں ہے لیکن اس کا بیعقیدہ کدانسانی زوح میں زوح کل جلوہ پیرا ہے، فلاطیوس بی سے ماخوذ ہے۔ سے اکبراین عربی نے نظریہ وحدت الوجود اور فصل و جذب فلاطیوس عی سے اخذ کیا ہے۔ فلاطیوس کا خیال تھا کہ ذات احد کا نات سے بعلق اور ماوراء بھی ہے اور کا تات میں جاری وساری بھی۔ ابن عربی بھی ماورائیت اورسریان دونوں ے قائل ہیں۔ اُنھوں 1 نے افلاطون کا Good ، فلاطیوس کا احد اور اسلام کا اللہ ایک عی معنول مي استعال كے بي اور فلاطيوس كى على اول كو" حقيقت محري" كا نام ديا ہے۔ سیانید می نوفلاطونیت کی اشاعت رسائل اخوان السفاکی تدریس سے ہوئی می جن سے ابن عربی نے استفادہ کیا تھا۔ این عربی کے شاکرد اور لے یا لک صدرالدین تو توی، مولانا روم كے استاد تھے۔ چنانچے مولانا روم نے اپنی مثنوی میں جونظریہ تصل و جذب چیش كيا ہے وہ اين عربی کے واسلے سے فلاطیوس عی کے افکار کی صدائے بازگشت ہے۔مثنوی کے ابتدائی اشعار می روح انسانی کے اعدوہ تاک اضطراب کا نقشہ کھینیا ہے جوایے مصدرو ماغذیل جذب ہونے کے لئے بقرار ہاوراس کی جدائی میں نالہ کتال ہے۔عبدالکریم الجملی نے انبان كال من اين عربي كاى نظريدوعدت وجود فيش كيا به الجيلي بعى قلاطيوس كى طرح وجودمطلق كا تنزل تين مراحل عي حليم كرت بير-البته أفعول في في على ياعل اوّل كو بُويت (وه مونا) اور روح کو آئید (علی مونا) کانام دیا ہے۔ روح انسانی کا صعود بھی تین مراحل عل د کھایا ہے جھیں طے کر کے وہ مبدو حقیق کے پائی جاتی ہے۔مولانا روم عراقی، جای عطار، سالی، این الفارض وغیره صوفی شعراء کی پُرسوز اور دلدوز شاعری میں لوفلاطونی تصور عشق بی کی تر جاني كى تى ہے۔

محكلمين اسلام: دنیائے اسلام میں تح یک اعترال سے عظی استدلال کا آغاز ہوا معتر لہ عقا کد میں غوروفكر كى دعوت نددييت اورعتل وتقل يا قلسفه و نديب كى تطبيق كوضرورى نه بجهيته تو مسلمانوں می محقیق علی کا نشوونما پانا ناممکن تھا۔ اعترال کا تعلق ایک طرف سیاسیات سے تھا اور دوسری

طرف نمیوات سے سلاطین بنوائستہ نے خلافت کو خاعدانی میراث میں تبدیل کردیا تھا ہے برقرار ر كھنے كے لئے وہ جرواستبدادے كام ليتے تھے۔ان كى اكثريت لبودلعب اور عيش كوشى کی دلدادہ محمی جس کے لوازم پر بیت المال کا روپید بیدردی سے خرچ کیا جاتا تھا۔ نینجاً عہد جالميت كى قدرول نے ازمرتو تول عام يايا۔ يى وجہ بكداكثر مورخ بنواميد كے دورا فكر اركو بے دی کے احیاء سے تعبیر کرتے ہیں۔ صلاح الدین خدا بخش جو بنوا میہ کے بڑے مداح ہیں ان کی ہے دین اور عیش بری کا اعتراف کرتے ہیں۔عرب فطر تا حریت پند تھے اور جرو استبداد کے عادی نہیں تھے۔ موالی الگ برافروختہ ہور ہے تھے کیونکہ بنی اُمیر انھیں حقارت کی تكاه سے ديكھتے تھے۔ بيدانقلاب زماندكا كرشمدتھا كدوى ايراني جھيں عرب ابناء (سلاطيس زادے) کہا کرتے تے اب دات وزبوں حالی کی زعر کی گزاررے تھے۔ بوائت نے تیاصرہ روم کی طرح اینے آپ کوعوام سے الگ تعلک رکھنے کی کوشش کی اور ان کی تالیب قلب کی بجائے برور شمشیراینا تسلط و تغلب منوانا جاہا۔ چنانجدان کے ایک صوبددار تجاج بن بوسف نے ایک لاکھ بیں برارسلمانوں کا خون بہایا۔قیدیوں کو بھیڑ بکریوں کی طرح با روں بی بند کرنا اور مردوں اور عورتوں کوا کھٹا زنجیروں میں جکڑنا ای کی اولیات ہیں لیکن جروتشدد سے کسی زعرہ قوم کے جذب حریت کو کیلائیں جا سکا موالیوں نے جابجا بغاوتیں کیں اور ارانیوں نے من جیث القوم علویوں اور عباسیوں کی وجوت کو تقویت دی۔ اس سیاس روعمل کا ایک ترجی اورداغلی پہلوبھی ہے جو ہمارے نقط نظرے زیادہ اہم ہے اور وہ بیہے کہ ابن الوقت اور جاہ پندعلاء کی ایک جماعت نے جے بعد میں مُرجیہ کانام دیا گیا حکومت وقت کا ساتھ دیا اوراس كے جورواستبداد كا جواز اس صورت على پيش كيا كہ جو كھے ہوتا ہے خداكى مرضى سے ہوتا ہے اس لئے ظلم وستم اور جور و جفا كومبر شكر كے ساتھ برداشت كرنا جاہيے۔ نيز ايمان في كاتعلق بنیادی طور پرعقیدے کے ساتھ ہے عمل کے ساتھ جیس ۔ لبداجن لوگوں کا عقیدہ رائخ ہوا اعس تماز پڑھنے یا دوسرے فرائض ادا کرنے کی چندال ضرورت تبیں ہے۔ مُر جید میں ابوشمر، عنسان ين ابان كوفى اور ابومعاذ التوباني قابل ذكريس - ابن حزم في ملل والحل من ابوحنيف تحمال في

<sup>1</sup> آج کل بعض لوگ دین اور خدیب میں جوتفریق کررہے ہیں وہ ای عقیدے کی صدائے بازگشت ہے۔ 2 لاحظہ ہوسیرت العممان جبلی نعمانی۔

ین ٹابت کو بھی مرجیہ کہا ہے۔مقدی نے بح فزر کے پاس اس فرقے کی ایک شاخ دیکھی تھی جن کے دیہات ہیں مجد کا نام ونشان تک نہ تھا۔

قدرید نے مُرجید کے ان خیالات کے ظاف احتجان کیا اور کہا کہ خداعادل ہے وہ مظلم کرتا ہے اور نہ ظالم کی سر پری کرتا ہے۔ نیز انسان کواپنے اعمال پر قدرت واختیار حاصل ہے ای لئے وہ اپنے اعمال کا ذمہ دار ہے لین تکلیف (زے داری) اور قدرت لازم وطروم ہیں۔ اگر انسان کو جیسا کہ مرجیہ کہتے ہے مجبور محض تصور کیا جائے تو خدا عادل نہیں رہے گا کیونکہ جو محض برائی کرنے پر مجبور ہے اس سے اعمال برکا مواخذہ کرنا ناانصافی ہے۔ اس کے ماتھ قدرید نے کہا کہ خداظلم وستم کوروانہیں رکھتا اس لئے ظالم و جا پر سلاطین کو ہر ورشمشیرظلم و سے بازر کھتا ہر مسلمان کا فرض ہے۔ دوسرے الفاظ میں قدرید نے امر بالمعروف ونمی عن المحتر ہیں:

اقبال نے بھی اپنے خطبات میں نقرر پرئی کو بنوامیہ کے جورد استبداد سے منسوب

كيا ہے۔ لکھے ہيں:

"دمش كے عملى ماديت پنداور إبن الونت أموى حكام كوكى سبارے كى ضروت تقى جو أن كے دعال بدكا جواز پیش كرسكتا جن كے وہ كر بلا بس مرتكب موسك سے سے متمتع موسك سے سے متمتع موسك سے سے متمتع

<sup>3</sup> شعرالجم، جلد چهارم -

ہوتا بھی تھا اور عوام کی بغاوت کاسدِ باب کرنا بھی کہا جاتا ہے کہ معدِ جنی نے حسن بھری سے پوچھا کہ بنی اُمیہ مسلمانوں کا خون بہاتے ہیں اور اپنے افعال کو قضاء اِللہ سے منسوب کرتے ہیں۔ حسن بھری نے جواب دیا "دشمنان خدا جموث کہتے ہیں۔" اس طرح مسلمان علاء کے واشکاف احتجاج کے باوصف تقدیر پرئی کی تروش ہوئی جوا خلاق کو پست کردیے والی چیز تھی۔"

یہ بدی امرے کہ جس ملک میں آ مریت ہوگی وہاں صرف دو تم کے لوگ نظر آئی کی سے ۔ یا تو خوشلدی اورا بن الوقت اور یا باغی اور مسلح مرجیہ ابن الوقت سے اور قدر تیر (جنہیں بعد میں معتزلہ کہا گیا) باغی اور مسلح سے معید جنی نے بنو اُمیہ کے خلاف علم بعنادت بلند کیا اور عبدالملک اُموی کے آموی کے معید جنی کی دووت کوجاری رکھا اور بشام اُموی نے اُمعید جنی کی دووت کوجاری رکھا اور بشام اُموی نے اسے موت کے گھاٹ اتار دیا۔ واصل بن عطا بھی ای گردہ سے تعلق رکھا تھا وہ ایک مسئلے کے اختلاف کے باعث حن بھری کے دور سے الگ ہوگیا اس لئے اس کا اور اس کے ہم خیالوں کا نام معتزلہ (لفوی معنی ، الگ ہوئے والے ) پڑ گیا مسئلہ بیقا کہ گنا و کیرہ کا مرتحب کا فر ہوگا ، چھے خوارج کہتے سے یاموں ہوگا ، جھے مرجیہ کا عقیدہ تھا والے کہا کہ وہ نہ کا فر ہوگا اور نہ مون ۔ اس کہتے سے یاموں ہوگا ، جھے مرجیہ کا عقیدہ تھا والے کہا کہ وہ نہ کا فر ہوگا اور نہموں ۔ اس کے اس کو المان از کین المان کہتے ہیں۔ اعتقال دری کا آ عاز بھرے جس ہوا تھا لیک بعض معتزلہ نے والوں بغداد میں سکونت اختیار کرلی اور اپنا مستقل دریں قائم کیا بھرہ کے کہت سے تعلق رکھنے والوں میں بھری میں مورہ معمر ابوالم بذیل علاق ، النظام ، بشام بن الکم ، جاحظا در نجائی مشہور ہوے اور بغداد میں بھری میں اُمیر کرنے ماموری حاصل کی۔

معتزلدائے قات باری کا معتزلدائے آپ کو اہل العدل والتوحید کہتے تھے۔ اُنھوں نے ذات باری کا معتزلد اپنے آپ کو اہل العدل والتوحید کہتے تھے۔ اُنھوں نے ذات باری کھا کہ ماورائی 1 اور تنزیبی تصور پیش کیا وہ زویت باری تعالی کے منکر تھے۔ یعنی ان کا عقیدہ تھا کہ جیسا کہ عوام کا خیال ہے انسان قیامت کے دن خدا کی صورت کونبیں دیکھ سکے گا کیونکہ وہ صورت وظال سے منز ہے اس کے برعس حتابلہ، مجسمہ، مشبہ، ظاہرید، کرامیدوغیرہ کا عقیدہ تھا کہ خداانسان کی طرح ہاتھ، پاؤں، آ کھ، ناک وغیرہ رکھتا ہے۔ کے معتزلہ ذات باری کی تنزیبہ

<sup>1.</sup> Transcendentalist اسطلاح میں اے Anthropomorphic کہتے ہیں لینی خدا کو انسان کا اپنی شکل وصورت پر تیاس کرتا۔والٹیر کا قول ہے ''خدانے انسان کو اپنی صورت پر بنایا تھا۔ انسان نے اس کے جواب میں خدا کو اپنی صورت کے مطابق بنالیا''۔

پرزور دیتے ہوئے کہتے تھے کہ خداکی ذات سے اُس کی صفات کوالگ نہیں سمجھا جا سکتا ہے طلق قرآن کا بنگامہ آ رامسکلہ بھی اس عقیدے کی فرع ہے۔سب سے پہلے بیان بن سمعان اسمی نے کہا تھا کہ قرآن محلوق ہے بعد میں معتزلہ نے اسے اختیار کرلیا۔ علائے ظاہر قرآن کو قدیم اور فیر مخلوق مانے تھے اور معتزلہ کے ہاں میشرک تھا۔ وہ کہتے تھے کہ قرآن کا مخلوق ہونا عی اس بات كى سب سے يوى دليل م كدوه حادث م ول ويورنث 1 كے خيال ميس قرآن كے قديم ہونے كا عقيدہ يبوديوں اور عيسائيوں سے ماخوذ ہے۔ يبودى احبار كہتے تھے كہ توریت ظل آ دم سے پہلے موجود تھی ہے اور عیسائی کلمہ (لوس) کو قدیم مانتے تھے۔ مامون الرشيد بھى قدم قرآن كے عقيدے كوشرك خيال كرتا تھا۔ أس فے طلق قرآن كے عقيدے كو شائع كرنے كى كوشش كى جس ير حنابله نے اس كى سخت مخالفت كى۔ احمر صنبل اوران كے ميروند مرف قرآن كوقد يم مانة تن بكد كت في كدقرآن ذى زوح اور ذى شعور باس كاول ہے جودھر کتا ہے اور اس کے ساتھ اس کی وقتین بھی قدیم ہیں۔ اس کی زبان ہے جس سے وہ اسے قاربوں کی شفاعت کرے گا شفاعت کے عقیدے پر بھی معتزلہ اور حنابلہ میں شدید اختلاف تفام مغزله كہتے تنے كه قيامت كے دن كوئي مخض كى شفاعت نبيل كرسكے كا كيونكه مدعدل وانصاف كے منافی ہے كدايك مخض خدا كے احكام كى صريح علم عدولى كرے اور پھر أے كى كى سفارش سے بخش بھى ديا جائے۔

مامون الرشيدا ہے قضل و کمال، تظرور قربر، روش خيالى اوروسينے النظرى كے لحاظ ہے تارئ اسلام ميں منفرو حيثيت رکھتا ہے۔ وہ برا کمد كاتربيت يافتہ تھا جن كى كوششوں اور فياضوں ہے بغداد علاء عمر كامر جع بن كيا تھا۔ اس كاباب ہارون الرشيد محد ثين كا ہم خيال تھا كين مامون الرشيد نے مسلك اعتزال اختيار كيا۔ اُس نے مختلف علوم كى تروت كو اشاعت كے ذركثير صرف كر كے بيت الحكمت قائم كيا اور استے عهد كے چيدہ فضلاء كو يونانى، سريانى، قبطى، پہلوى اور مسكرت كى مستدكر ايوں كوعر بى ميں ترجمہ كرنے پر مامور كيا۔ بيت الحكمت صرف دار الترجمہ بى تبين تھا بكہ با قاعدہ اكادى كى صورت ميں قائم كيا كيا تھا جہاں طلب اساتذہ كى صحبت سے بہرہ ور بوتے تھے ظيفہ نے قيمرروم كى ممكنت ميں اسے گا شے بيسے جو يونان كى صحبت سے بہرہ ور موتے تھے ظيفہ نے قيمروم كى ممكنت ميں اسے گا شے بيسے جو يونان كى صحبت سے بہرہ ور موتے تھے ظيفہ نے قيمروم كى ممكنت ميں اسے گا شے بيسے جو يونان قديم كے علوم و معارف كى كماييں ڈھون كرلاتے تھے۔خود قيمروم كى ممكنت ميں اسے گا شے تابيے جو يونان قديم كے علوم و معارف كى كماييں ڈھون كرلاتے تھے۔خود قيمروم كى ممكنت ميں اسے گا شے تابيے جو يونان قديم كے علوم و معارف كى كماييں ڈھون كرلاتے تھے۔خود قيمروم كى محد اللہ كا كما كے قليفہ وطب كى

<sup>1</sup> دى ات كا وفي المديد عند و بعد وليدول كوقد يم اور غير كلوق مانة إلى-

جتنی کتابی فراہم ہوسیس روانہ کردی جا کیں۔ جب کتابوں کا ذخیرہ فراہم ہوگیا تو ہونانی، سریانی،عبرانی وغیرہ کے علاء کومعقول مشاہرے دے کران کے ترجے پر مامور کیا گیا۔ حتین بن اسحاق نطوری کے ساتھ اس نے وعدہ کیا کہ وہ متر جمہ کتابوں کا معاوضہ اتھیں سونے میں تول كردے كا۔ يفت ميں ايك ون مامون الرشيد كے دربار ميں جلس قداكرہ يربا ہوتى تھى جس میں تمام تداہب وادیان کے علاء آزادی اور بے باکی سے اظہار خیال کرتے تھے۔اس کیلس میں حاکم وکلوم کا تجاب أشاد یا جاتا تھا اور مامون الرشید بحیثیت ایک محقق اور عالم کے اس میں شركت كرتا تفاحيل تعمانى في "المامون" من لكما بكرايك دن اس كاجلاس من محلية رسول کی افضلیت کا موضوع زیر بحث آ گیا۔ مامون الرشید حضرت علی بن ابی طالب کی افضلیت کا قائل تھا اس میاہے میں بغداد کے چوتی کے علاء شریک تھے جن میں ہے اکثر ظیفہ سے اختلاف کررہے تھے۔ کھنٹول بحث جاری رعی اور اس میں قرآن و صدیث سے استنادكيا كيا على لكيع بي كرانساف يه بكرميدان مامون الرشيد كي باته رباريد يحث كتب توارئ مي محفوظ إور مامون الرشيد كے على تجرير دلالت كرتى ب محقيق و بحس كے اس ماحول میں آزادی رائے اور تھرو قدیر کو تقویت ہم پیچی ۔معز لہ قدیری عقائد میں تھر سے كام ليت تے اس لئے الل علم ميں اعتزال كى خوب اشاعت ہوكى۔شايداى بناء يرمتشرقين نے معزلہ کوعظیت پندل کیا لین اس سے غلاقتی پیدا ہونے کا احمال ہے۔عقلیت پند صرف عمل كوحقيقت كامعيار بجهة بين اورحقائق كاجائزه بجرد مطقى استدلال سے ليتے بين-معتزله عمل اور وی دونوں کوصدافت کا سرچشہ خیال کرتے سے اور تاویل و توجیہ سے عمل و نقل میں مفاہت پیدا کرتے تھے۔اس لئے اٹھیں ان معنوں میں عقلیت پند کہنا تھے تہیں جن معنوں میں ہم بیکل یا پریڈ لے کوعقلیت پہند بھتے ہیں معتز لد دراصل منظم نے اور اسلامی عقا كدى صدافت كوعقى دلائل سے ثابت كرنے كى كوشش كرتے تھے۔اس سلسلے ميں أنموں نے یہودی، بچوی، تعرائی، صالی اور سمنیہ ہے سے بار با مناظرے کئے۔ مامون الرشید کے دربار میں اس قتم کے مناظروں کا صدر اکثر اوقات مشہور معتزلی عالم ابوالبذیل علاف کومقرر كيا جاتا تھا۔ غير غداجب كے پيثوا يونائي قلنے سے بہرہ ور تنے كونكدان كے بال حران، محندیثا پور تصیین وغیرہ کے مدارس میں منطق والہیات نصاب تعلیم میں شامل تھے۔ جب بیہ

لوگ اسلام پرتعریض کرتے تو محدثین نعلّی ولائل سے انھیں جواب دیتے محدثین کا نقطۂ نظر ترندی ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

والمذهب في هذا عند اهل العلم من الائمة مثل سفيان الثورى و مالك ابن انس وسفيان بن عينية و ابن المبارك و وكيع وغيرهم انهم رووا هذه الاشيا و قالوا نروى هذة الاحاديث و نومن بها ولا يقال كيف و هذا الذى اختاره اهل الحليث ان يروى هذه الاشياء كما جاء ت و يومن بها ولا تفسرو لا يتوهم ولا يقال كيف و هذه العلم الذى اختاره و ذهبو اليه. ولا يقال كيف و هذه امر اهل العلم الذى اختاره و ذهبو اليه.

(ائدالل علم بھے سفیان توری، مالک ابن ائس، سفیان بن عینیہ، ابن المسارک اور وکیج کا اس بارے بی شہب بی تھا کہ انھوں نے ان چیزوں کی روایت کی اور کہا ہم حدیثوں کی روایت کرتے ہیں اور ان پر ایمان لاتے ہیں اور بیٹیں کہا جائے کہ یہ کیوں کررہ ہیں اور ای ند بہب کو اہل حدیث نے افتیار کیا ہے کہ ان باتوں کی روایت کردی جس طرح پروہ آئی ہیں اور ان پر ایمان رکھا جائے اور ان کی تغییر ند کی جائے اور ندوہم کیا جائے اور ند " کیے" کہا جائے ۔ اور ان کی تغییر ند کی جائے اور ندوہم کیا جائے اور ند " کیے" کہا جائے ۔ اہل علم کا بی ند بہ ہے۔ ای کو آنہوں نے پند کیا ہے۔)

اس عقید ہے کو مختر ایل کیف کہا جاتا ہے یہی ہے ہون وچرا ایمان لانا اوراعقاد محکم رکھتا۔ لیکن تعرائی ، بجوی اور صابی اس سے کب قائل ہونے والے تقد چنا نچر معتز لدان کا مقابلہ خود اُنہی کے حربوں سے کرنے پر کمر بستہ ہو گئے۔ انہوں نے محقولات کا مطالعہ کیا اور عقلی دلائل سے غیر غدا ہیب کے علاء کے ساتھ مناظرے کا بازارگرم کیا۔ اس طرح و نیا ہے اسلام میں عقل وفق یا فلفہ وغرب کی تطبیق کا آغاز ہوا جے اصطلاح میں علم کلام کہا جاتا ہے۔ رفتہ رفتہ معتزلہ نے محسوں کیا کہ فلفہ ایک مستقل شعبہ علم ہے اور بذات خود اِنتا آپ حق کی قدرت رکھتا ہے۔ چنا نچہ غدیب کے دوش بدوش فلنداوروی کے ساتھ ساتھ عقل کی اہمیت بھی قدرت رکھتا ہے۔ چنا نچہ غذیب کے دوش بدوش فلنداوروی کے ساتھ ساتھ عقل کی اہمیت بھی صلاح کی ٹی یہ بات خالی از دلچہی نہیں ہے کہ یعقوب بن ایکن الکندی جے فلنداسلام کا بانی صلاح کی اور عقابات ہے معتزلی العقیدہ تھا۔

معتزلہ نے قدر وافقیار، عدل وانصاف، آزادی فکر ونظر، عقلیت پہندی اورامر

ہالمروف ونبی عن المحر کے افقلاب پرورنظریے کوفروغ دیا تھا۔ اس لئے سلاطین وظفاء ان

کے عقا کہ کواپنے لئے خطرناک بچھتے تھے۔ متوکل عباسی نے ان ترقی پرور خیالات کا سدباب

کرنے کے لئے اجر عنبل کے پیرووس کی حوصلہ افزائی کی۔ بدلوگ معتزلہ کے پرانے دخمن

تھے۔ انھوں نے اس معالمے بیس متوکل سے پورا تعاون کیا۔ معتزلہ کو ملک بدر کر دیا گیا اوران

کی تالیفات کو عذر آتش کر دیا گیا ہے جاتی الی محل تھی کہ آج ان کی سینکڑوں تالیفات بیس
سے ایک بھی دستیاب نہیں ہوتی۔ اور ان کے عقا کہ و خیالات جند جند اقتباسات سے معلوم کئے جاسکتے ہیں۔ شیلی لکھتے ہیں:

"اس وقت سلطنت عباس برائے نام رو گئی اور سلح تند وغیرہ کی وجہ سے بدہی آ زادی بالکل نیس ری تنی معتزل پر برطرح سے ظلم کیا گیا تھ بن احد معتزلی عالم پہاس برس تک کھر میں تھسا بیٹا رہا۔ علامہ زخشری صاحب کشاف جرت کرکے کہ چلے گئے۔ اپنی تغییر میں اس طرف اشارہ بھی کیا ہے۔ اپنی تغییر میں اس طرف اشارہ بھی کیا ہے۔ اپنین اور مغرب میں تحد بن تو مرت نے جوفزالی کا شاکر دتھا، اعتزال کا ستیصال کر دیا صلاح الدین ایوبی نے بہ جراضعری عقا کدا پی سلطنت میں ماری کھے۔"

اشاعرہ نے حکومت کی سرپرتی سے پورا فائد ہ اضایا اور معز لد کے افکار کی تردید میں تالیف و تصنیف کا سلسلہ شروع کیا۔ ابتداء میں ان کے دلائل بیشتر روایتی اور نقلی شے لیکن باقلانی ، غزالی اور رازی نے ان پرعظی دلائل کا اضافہ کیا جس سے اسلام علم کلام کا دوسرا باب شروع ہوتا ہے۔ معز لہ نے دوسرے نما اب کے بیرووں کے اعتراضات کا رو کھا تھا۔ اشاعرہ نے خودمعز لہ کے خلاف منطقی استدلال سے کام لینا شروع کیا۔ سیدعبدالسلام عموی اس امری طرف توجہدلاتے ہوئے" امام رازی 'میں تکھتے ہیں:

"معلم كلام كى دومخلف شاخيس بيس عقلى اورنقلى ان جس كهلى شاخ فلسفه اور دومرے غدا بدر كے موجد معتزله دوسرے غدا بب كے مقابلے جس ايجاد بوئى تقی له كهلى شاخ كے موجد معتزله يعنى ابوالبذيل علاق، نظام، جاحظ اور ايوسلم اصغبانی وغيرہ تتے اور چونکه بيد علم كلام خالص فلسفيان اصول يرمرتب كيا حميا تقا اس لئے محدثين اور احمد في

علم کلام کی جو خالفت کی اس کا تعلق اس علم کلام کے ساتھ تھا۔ مقاح السعادہ میں کلما ہے کہ علم الکلام کی ابتدائی اشاعت پہلی صدی ہجری میں معزلہ اور قدریہ نے کی اور المستنت و الجماعت کے علم کلام کی بنیاد امام ابوالحن اشعری ہے ڈالی جو تیسری صدی میں شخے اور خود ایک مدت تک معزل رہ چکے تھے۔ اس بتا پر علم کلام دوصد یوں تک مستقل معزلہ کے ہاتھ میں رہا۔ امام ابو حنیقہ ابو یوسف ، شافی ، مالک ، احر حنبل نے ای علم کلام کی مخالفت کی تھی۔

نقلی علم کلام خود اسلامی فرقول یعنی معتزل، قدریه، جرید وغیره کے مقابلے بی ایجاد ہوا تھا اور اس کے موجدابوالین اشعری تنے ابتداء بی یہ طریقہ بالکل نقل تفارسب سے پہلے قاضی ابو بکر باقلانی نے اس بی چند عقلی مسائل کا اضافہ کیا اس کے بعد امام الحریث نے اپنی کتاب بی بدوش اختیار کی راس کے بعد امام الحریث نے اپنی کتاب بی بدروش اختیار کی راس کے بعد امام غزالی اور دازی نے منطق سے کام لے کر فلفہ وغیرہ کی تردد کی "

متوکل کے ساتھ ظافت عباسہ تنزل پذیر ہوگئے۔ ساسی زوال اور اخلاقی انحطاط
کے اس دور بیں آزادی کلر ونظر اور اجتہاد رائے کا پنپ سکنا امر محال تھا اس لئے اہل علم
رجعت پندی اور تقلید کو رانہ کے شکار ہو گئے۔ اس پر معتزلہ کے ترقی پر ورافکار کی تردید کو
نہ بی فریفنہ بچولیا گیا۔ ابوالحسن اشعری کورجعت پندی کے اس رتجان کا سب سے بڑا علمبر دار
سمجھا جا سکتا ہے۔ اشعری اوائل عمر بیں معتزلی شے ۔ لیکن بعد بیں منحرف ہوگئے۔ اشعری اور
ان کے بیروؤں نے معتزلہ کے عقلیت پندی کے میلان کو کچلنے میں کوئی دقیقہ فروگز اشت نیس
کیا۔ معتزلہ نے خدا کا تنزیکی تصور پیش کیا تھا۔ اشاعرہ نے کہا کہ خدا کا جم ہے، جیز ہے،
مستقر ہے اور اسے انسان اپنی ظاہری آ تھوں سے دیکھ سکتا ہے۔ معتزلہ نے کہا تھا کہ خدا
غیر محض ہے، عادل ہے، اس سے شراور ناانصافی کا صدور نیس ہوسکتا۔ اشاعرہ نے کہا ہوسکتا

<sup>1.</sup> أنيس جريب من كتة بير-ان كابائي جم بن صفوان تفا-ان كے علاوہ نجاريداور زراريكي جرى الله الله الله الله الله عقيده تفاد الله الله الله الله تعالى الله عقيده تفاذ الله الله الله تعالى الله الله عالى الله عقيده تفاذ الله الله الله تعالى النهان الله الله الله الله تعالى النهان الله الله الله تعالى النهان الله الله الله الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى كے ليے ذمه دارتين من ان كامدور خدا من الله كالله تا الله الله تعالى كے الله تا تعالى كالله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى كے الله تا تعالى الله تعالى الله تعالى تعا

زور دیا معتزلہ نے کہا تھا کہ قعل کی استطاعت اس قعل کے ارتکاب سے قبل انسان میں موجود ہوتی ہے۔اشاعرہ نے کہا کہ ہراتھل کے ارتکاب کے وقت خدا استطاعت پیدا کرتا ہے۔ جے انیان کب کر لیتا ہے لین کب کرنے ہے وہ مخار نہیں سمجھا جا سکتا۔ کسب کا پہنظر میاس قدر خدہ آور ہے کہ مورجین اے اشاعرہ کے عجا تبات میں شار کرتے ہیں۔ اس منظے پر بحث كرتے ہوئے اشاعرہ نے كہاز مان كوئى مسلسل حركت يامردرنبيں بے بلكرآ فات يرمشمل ب جنس خدا ہر لحظ تخلیق کرتا رہتا ہے۔ بیا کہ کر گویا انھوں نے سب اورمسبب یا علت اورمعلول ك تعلق وربط بابم سے الكاركر ديا اوركها كدكوئى سببكى مبتب كا باعث نبيل موتا۔ اس نظريے نے سامنیفک مختین کو سخت نقصان بہنچایا کیونک سامنیفک شختین کی بنیاد بی سلسلہ سبب و مبب پراستوار ہوتی ہے جب اہل علم اسباب ومستبات کے ربط وتعلق سے قطع نظر کر لیس تو وه سائنس میں ایک قدم آ مے نہیں بوحا کتے۔ نتیجہ بید ہوا کدمسلمان سائنس دانوں کی ساری كوششين جزوى تجربات تك محدود موكرره كئي اورفقها كے خوف سے انبيل بھى تجربات سے متقل نظریات کے مرتب کرنے کی جرأت نہ ہو کی۔ تاریخ فلفہ وسائنس کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ پہلے قلسفیانہ قروقد پر تحقیق علمی کے لیے زین ہموار کرتا ہاس کے بعد اس میں سائنس کی جم ریزی کی جاتی ہے۔

معتزلہ اگر چہ مختلم تھے لین عقلی استدلال کو الالیں اہمیت دیتے تھے۔ جس سے
تحقیق و گلر کو تقویت و کینچ کا قوی امکان تھا۔ اس عقلی کاوش کو قلسفہ و سائنس کی ہمہ گیرتر و تنگیر ہونا جا ہے تھا۔ لیکن اشاعرہ اور حنابلہ کی کم نظری اور تعصب نے اس امکان کا سد باب کر
دیا اور ہر کہیں وہ بی جود و فصل کا دور دورہ ہو گیا۔ ڈاکٹر سخاؤ نے بی کہا ہے اگر مسلمانوں بیل
اشعری اور غزالی ند ہوتے تو ان بی اب تک کی گھیلیو اور نیوش پیدا ہو بچے ہوتے ، اس پر غزالی
نے تھوف کے مسائل کوشری اور فقہی مسائل بیں ایسا مخلوط کر دیا کہ آئ تک مسلمان اس سے
پورے طور پر گلوخلاصی حاصل نہیں کر سکے۔ اقبال نے ابن عربی کے وحدت و جود کے نظر ہے کو
مسلمانوں کے زوال کا سبب قرار دیا ہے۔ لیکن میکل نظر ہے۔ وحدت و جود کا تصور ہیشہ چھل
مربر آ وردہ ارباب فکرونظر تک محدود درہا ہے۔ اس طرح روی ، شائی ، جا می وغیرہ شعراء کا کلام
بھی اصحاب ذوق کے علقے سے باہر نہیں جا سکا، علاوہ ازین فقہا بھیشہ وجودی صوفیہ کی تھیلیر
کرتے رہے ہیں۔ اس کے برعش غزالی کے متصوفانہ افکار کو فقہ اور شریعت کے روپ بھی

پیش کیا گیا تھا اس لئے جمہور کے لئے ان کے اثرات سے محفوظ رہنا ناممکن تھا۔غزالی اور رازی دونوں اخوان السفاکی مخالفت کرتے ہیں نیکن در پردہ اُنمی سے کسب فیض بھی کرتے ہیں۔مولوی عبدالسلام عدوی''امام رازی'' ہیں لکھتے ہیں:

"مولانا حميد الدين كے مطابق الم رازى اخوان السفاكى رايوںكى طرف بہت ميلان ركھتا تھا۔لين وه اس كا اخفاكرتا ہے۔اس لئے ناواقف فخض اس كوئتى اشعرى خيال كرتا ہے۔"

یمی بات ڈی پورنے غزالی کے متعلق کمی ہے کہ وہ اخوان السفاکی مخالفت اور تفحیک بھی کرتا ہے اور در پردہ اُن سے استفادہ بھی کرتا ہے۔

تا تار کے خروج اور ستو طر بغداد نے آزادی رائے کا بالکلیہ خاتمہ کر دیا۔ تا تاری، سلجوق اور عثانی بالطبع استیداد اور جروتشد دکی طرف مائل ہتے۔ اُن کا اصول تھا ''او پر خدا پیچے خان۔'' ان چی عربوں کی کشادگی قلب اور ایرانیوں کی وسعت نظر مفقود تھی۔ چتا نچہان کے تسلط کے ساتھ تھتی علمی اور حربت قکر ونظر کا بھی خاتمہ ہوگیا اور ہر طرف اعرمی تعلید متعرف ہوگئی۔۔

"إدهر تو حكومت كا زور أدهر چوكى صدى كة عاز سة قاب علم كا زوال شروع بوا اور اشاعره ك خيالات تمام دنيار چها كئے۔ جس في يد خيالات كها م دنيار چها كئے۔ جس في يد خيالات كيد الله كا مايہ به خيالات كيد الله ك كه خدا ك فيد الله عدل ضرورى تبيل بادشاه خدا كا مايہ به دشاه كى عزت خدا كى عزت اور اس كى تو بين خدا كى تو بين به ان خيالات فيدا كى عزت اور اس كى تو بين خدا كى تو بين به ان خيالات في طبيعة لى كة زادى، دليرى، راست كوكى اور بلند بمتى كا بالكل خاتمه كرديا۔"

<sup>1</sup> شعرامجم ،جلد چہارم۔

اس وجنی جود و انتظار کرنا پڑا۔ معتزلہ اور ان کی تالیفات حاصل کرنے کے لئے مسلمانوں کو پانچ سو برس انتظار کرنا پڑا۔ معتزلہ اور ان کی تالیفات کوصد ہوں کے تشدد نے حف فلط کی طرح صفی استی سے منا دیا تھا۔ لیکن ان کے نظریات متفرق افتا سات کی صورت میں محفوظ رہے اور بیسویں صدی میں جب مسلمانوں کا سامنا جدید مغربی علوم سے ہواتو دوبارہ معتزلہ سے بی رجوع کیا گیا۔

#### جديداصلاي تحريكين:

تاریخ عالم میں پندر حویں اور سولھویں صدیاں (ب-م) بڑی اہم بھی جاتی ہیں۔ ان صدیوں نے مغرب میں تہذیب و تدن کو نیاجتم دیا اور مشرق کوازمنۂ تاریک میں دھکیل دیا۔ مصستر کل کھھتے ہیں:

17 وی، 18 وی، 19 وی صدیال ایشیا کے ازمنہ تاریک یا عبد جہالت کی صدیال ہیں۔ سیاسی قوت کے تنزل کے ساتھ ایشیائی ممالک میں اخلاقی اور معاشرتی انحطاط کا دور دورہ ہوگیا تھا ہر طرف خانہ جنگی، احساس کہتری، اختثارہ خلفشار، جہالت و کم سوادی، وہم پرتی اورائد حی تقلید کا تسلط تھا۔ علم ونفل کی مشعل مشرق سے مغرب کو جا چکی تھی۔''

اسلای ممالک بیل مطلق العنان سلاطین کی تکومت تھی۔علاء اور فقہاان کی کاسہ لیسی پر قائع تھے۔علی لحاظ ہے ان کا مجوب مشغلہ بی قرار پایا تھا کہ قدماء کی کتابوں کی شرص لکھے رہیں اور بال کی کھال ا تارتے رہیں۔ پہلے ان کتابوں کے ظلاصے لکھے جاتے پر ان کی شرص کلاسی جاتے ہو ان کی شرص کلاسی جاتے ہو ان کی شرص کلاسی جاتے اور طلباء کورٹا دیے جاتے۔ ان حالات بیل فکرونظریا اجبتاد رائے کے بروئے کار آنے کا سوال عی پیدائیس ہوتا۔ عربی کا مشہور شاعر ابد العلامعری کہتا ہے: 2

ر اسلاف کی بکواس کا کتنا بردا سرمایہ کتابوں میں ایسا موجود ہے جس کی متام روشنائی ضائع گئی۔" تمام روشنائی ضائع گئی۔" مدعمیان علم وفضل قد بروتظر سے بریانے ہو بچھے تتھاس شاعرنے کہا ہے: "لوگ امام حق کے مختر ہیں جو اُن کے لفکر کی قیادت کرے۔ بیان کا خیال خام ہے۔ عقل کے سواکوئی امام نیس ہے۔"

لین بین این بینقار خانے میں طوطی کی آ واز تھی۔ ہیوط بغداد (1256ء) سے 19 ویں صدی کے اوائل یعنی کم وہیں پانچ سو برس تک مسلمان علاء عقلی استدلال اور حریت قلر کو بدعت سید سیحے رہے مزید برآس ہمہ میر قنوطیت اور جریت نے جو سیاس اور اخلاقی تنزل کی واضح علامات ہیں، دلوں میں چھیت و تجسس کے ولو لے سرد کر دیے ہے۔

مشرق دمنى جمود كى دلدل عن باتھ ياؤں مار رہا تھا كەمغرب ميں تحريك احياء العلوم بیا ہوئی اور کم ویش ایک ہزار برس کے بعد اہل مغرب آ زادی قرونظر سے دوبارہ روشتاس ہوئے۔ اُنھوں نے نہی پیٹواؤں اور متکلمین کے روحانی استبداد سے نجات یا کر سائنس اور فلف کی بنیادی از سراستوار کیں۔کوپرٹیکس ،گلیلیو ،کیلر وغیرہ کے اعشافات کے سائے اوہام وخرافات کے کمروعرے فلست وریخت ہوکررہ گئے۔ وی آزادی کے ولولوں ے سرشار ہو کر کولیس ، واسکوڈا گاما اور یکی لان وغیرہ وُور دراز کے پُرخطر بحری سفروں برروانہ ہوئے اور این ہموطنوں کی تکاہوں کے سامنے تی دنیا اور مشرق بعید کے دروازے کھول دے۔اہل مغرب نے ہر کہیں تجارتی کوفعیاں قائم کرلیں اور مشرق کے زروجواہرے لدے ہوئے جہاز مغرب کو روانہ ہونے لگے۔ اس کے ساتھ بی سائنس کی ایجادات نے منعتی انتلاب برپاکیا جس سےمصنوعات کی ترقی وستے بانے پر ہوئے لگی۔ان کی کھیت کے لئے منڈیوں اور توآبادیوں کی ضرورت محسوس ہوئی۔ کم وہیش ایک صدی میں اہل ہوری نے افریقہ اور ایٹیا کے اکثر ممالک پر اپنا ملوکی اور تجارتی تبلائکم کرلیا۔ اس دوران میں مشرقی اقوام كى حالت بالعوم اورمسلمانوں كى بالخصوص زار و زيوں تھى۔معاشرتى تنزل، اقتصادى يجارى ،عسكرى كمزورى اورباجى نفاق كے باعث سلمان مغرب سے برھتے ہوئے طوفان كا مقابلہ نہ کر سکے اور اس کے سامنے خس و خاشاک کی طرح بھر کررہ گئے۔ مٹی بھر انگریزوں نے ایک صدی میں مندوستان پر قبضہ کرلیا ان کی فاتحانہ ترکتاز کے سامنے مغلیہ عظمت کا پرچم سرتکوں ہوگیا۔ ترکی کو بورپ کے مردیار کا لقب مل چکا تھا۔ ایران کا وجودروس اور انگلتان کی باہی چشک سے وابستہ تھا۔ بلادمغرب کے اکثر ممالک پسماعدہ تھے۔ بیرحالات تھے جب 18 ویں صدی کے نسف آخر اور انیسویں صدی کے اوائل میں سلمانوں کے ذہن وقلب میں جنبش وحرکت کے آثار دکھائی دینے گے اور جابجا اصلای تحریکیں سرا تھانے لکیں۔ نجد میں محمد بن عبدالوہاب، ایران میں مرزاعلی محمد باب اور الجیریا میں محمد بن علی سنوی نے اصلاح و احیائے ند بب کی ضرورت محسوں کی۔ بیتحریکیں ابتداء میں خالص ند بھی تھیں لیکن بعد میں حالات کے تقاضوں نے آئیں سیاسی راہوں پر بھی ڈال دیا۔

محدين الوباب 1703 ء على عينيد على بيدا بوسة \_ فقد على حبلي المذوب عقد اور این تیساوراین قیم کی تحریوں سے بہت متاثر ہوئے۔این تیساوراین قیم کے ذہبی عقائد ظاہر بیاور مجمدے ملتے جلتے تھے۔ وہ فلیقہ ونضوف کے سخت مخالف تھے اور ان کاعقیدہ تھا کہ عقلی استدلال اور کشف و وجدان کے نظریات نے ندہب کی اصل زوح کوفنا کر دیا ہے۔ تاریخی حقیقت بیکتی کداسلام کی اشاعت ایشیا کی ایسی اقوام وطل میں ہوئی تھی جن کی اپنی متقل تدنی روایات اور معاشرتی قدری تعین-معر، ایران، مراکش، بندوستان، اغذو نیشیا وغیرہ کے مطمانوں سے بیاتو تع نہیں رکھی جاعتی تھی کہ وہ ہرمعالے میں جزیرہ تمائے عرب ے ملانوں کی تعلید کریں مے اور اپنی قدیم تعدنی روایات سے کنارہ کشی اختیار کرلیں مے۔ مرور زمانہ سے خود عرب میں اسلامی عقائد و اعمال نے الی صورتیں اختیار کر لی تھیں جنہیں ابن تيداور دوسرے حالمہ بدعات وسيات، خرافات واو مات ے تجير كرتے تھے۔ كم بن الوہاب نے اسے پیٹرو حابلہ کی طرح ان کے انسداد کا بیڑا اٹھایا اور دنیائے اسلام میں تحریک وہابیت کا آغاز ہوا۔وہائی کا لقب تالفول کا دیا ہوا ہے۔ تھے بن عبدالوہاب کے پیرواسینے آپ كوموصدون كہتے تھے۔علائے وقت نے ان كى تخالفت بوے جوش خروش سے كى تو وہ 1744 عل امر تھ بن سعود کے یاس ورعیہ علے گئے۔ ابن سعود اور اس کے کھرانے نے تھ بن عبدالوہاب کی دعوت تبول کر لی اور برور شمشیرائے نے غرب کورائے کرنے کی کوشش کی۔ چنانچے سعود بن عبدالعزیز نے 1802ء میں شہر کر بلا پراجا تک جملہ کیا دو ہزار مردوں کوئل کیا اور لوث مار کا بے شار سامان حاصل کیا۔ پھر مکہ اور مدینہ پرتا خست کا آغاز ہوا۔ تبے منہدم کرا دیے گئے اورسعود زروجواہرسیٹ کرواہی آگیا۔اس کے بعدو مائی حاجیوں کے قافے لوشح رہے۔اس طرح جوش اصلاح نے تجدے ان بدؤوں کے لئے لوث ماراور فی و عارت کا جواز پیدا کر دیا۔ محمطی یا شا اور ابراہیم یا شانے وہابیوں کو بے در پے شکستیں دیں اور ورعیہ کو فتح کر کے مسمار کر دیا لیکن ترکی کی سلطنت کے ممزور ہوتے بی ابن سعود کا گھرانا پھر برسرا فقد ارآ گیا۔

محر بن عبدالوہاب نے 18 ویں صدی میں وی فریضہ انجام دیا جو حابلہ نے دورعباسیہ میں انجام دیا تھا لین اسلام میں تفکر و تد ہر عقلی استدلال اور آزادی رائے کو کیلئے کی کوشش کی ۔ تصده اور غلو کا یہ عالم تھا کہ خوارج کی طرح نجدی دراصل خوارج ازارقہ کی اولاد سے ہیں جو خلفاء سے فکست یاب ہوکر اس علاقے میں پنا وگڑین ہوئے تھے۔ ہراس مسلمان سے قال وجدال جائز بیجھتے تھے جوان سے اختلاف رائے کی جرائے کرتا تھا۔ رجم کی سزا بحال کی گئی۔ چنا نچے ہم بن عبدالوہاب نے ایک عورت کو جوزنا کی مرتکب ہوئی تھی سنگسار کرا دیا۔ یردہ فروشی کا احیاء ممل میں آیا۔ آج دنیا بحر میں نجد واصد مملکت ہے جہاں علانے کنز فروشی ہوتی

نجدی تحریک اصلاح کے پس پردہ دراصل صحرائی اور بدوی روح کار فرماتھی۔ دوسرے اسلامی ممالک میں بھی جن لوگوں نے وہابیت کو تبول کیا ان کی اکثریت وہی ہے جو اسلام کو خالص عربی روایات میں محدود رکھنا جائتی ہے۔ ظاہر ہے کہ اگر اسلام ایک بین الاتوامی اصلاح وتطهیر کی تحریک ہے تواہے کی ایک ملک کے معاشرتی اور تدنی ماحول کی قدروں تک محدود فیس کیا جا سکتا۔ ہر ملک کی مخصوص روایات اور نقامنے لاز مااس کی ترجمانی کی نی تی پیس متعین کریں گے۔ فن تغیر میں مجد کی مثال ہمارے سامنے ہے۔ چین، اغرو نیشیا، ہندوستان، ترکی،معر،مراکش، الجزائر،عراق،ایران وغیرہ کی معجدوں کی طرز ساخت کا مطالعہ اس دلچپ اور فکراتگیز حقیقت کا اعشاف کرتا ہے کدان مساجد کی ہیت پر مقامی فن تغیر کی روایات نے مجرا اثر ڈالا ہے۔ جین، برما اور اغرونیٹیا کی ساجد پر بدھ اور جینی فن تعمیر کے اثرات واضح طور ير دكهائي دية بي-اى طرح ايران اور شالى بندكى مساجد من ايرانى اور تورانی فن تغییر کی روایات غالب ہیں۔مصراور توٹس کی مجدیں قطبی فن تغییر کی یاد دلائی ہیں۔ اب اگر کوئی مخص بد کے کہ عالم اسلام کی مساجد جوتھیر وہیت کے لحاظ سے مجد نبوی اس کی تعمیر میں بھی ایرانی فن کے اثرات ہیں۔ کے مشابرتیس أتحیس منهدم كرديتا جاہيے كيونكدان ميں بدعات وسعیات نے تھر کرلیا ہے تو اسے درخور اعتنائیں سمجھا جائے گا۔اس طرح داخلی لحاظ سے جو مسلح یا مجدد، مخصوص تدنی روایات اور ماحول کے اثرات سے قطع تظر کر کے اسلام کا احیاء کرے گااس کی مسامی ناکام رہیں گی ہی حال وہائی تحریک کا ہوا۔ شروع شروع میں ہندوستان اورمصر کے بعض علماء نے اس کا پر جوش خیر مقدم کیا محررفتہ رفتہ مقامی روایات کے

انیسویں صدی کے نصف اوّل میں مرزاعلی محد باب شرازی نے ایران میں اصلاح وتجديد غرب يركر باعرى - وه كيم محرم 1819 ء كوشيراز من پيدا ہوئے اور ابتدائي تعليم ے فارغ ہو کر چیں برس کی عمر میں "باب" ہونے کا دعویٰ کیا۔ هیعیان ایران کے ایک فرقہ شخید (وروان شخ احداحاتی) کاعقیدہ تھا کہ ہرزمانے میں امام محتقریا امام عائب کسی نہ کسی فخض سے بلاواسط وتعلق رکھتے ہیں جے وہ باب (دردازہ) کہتے تھے۔مرزاعلی تحد شیرازی نے كها كدوه واسطداور باب من عي مول -اس بر فرقة شيخيد كي بعض لوكول في ان كي دعوت تبول كر لى۔ دولت ايران بابيت كى تبليخ واشاعت اوراس كى روز افزول ترتى سے متوحش ہوگئے۔ باب کو 1850ء میں کولی ماروی کی اوران کے پیرووں کو کیلنے کی برمکن کوشش مل میں لائی گئے۔ بابوں کی مشہور شاعرہ اور تقیبہ قر قالعین کا انجام سکندریہ کی قلنی خاتون بائی پیشیا کی طرح برالمناك مواراے ایک گڑھے میں گراكر گڑھے كو پھروں سے باث دیا گیا۔مرزاعلى محد باب نے اپنی موت سے پہلے ایک مخض کے ظہور کی پیش گوئی کی تھی جے بابی "من يظهر الله" (جے اللہ ظاہر کرے) کہتے تھے۔ چنانچہ ایک بالی مرزاحسین علی ملقب بد بہاء اللہ نے "من عظمر الله' مونے كا دعوىٰ كيا اوراس كے بعداس كے بيروؤں كو بہائى كتے لگے۔ بہاء الله نے ا پی تحریک کوبین الاتوای رنگ دینے کی کوشش کی اور دعویٰ کیا کدوہ تمام نداہب وادیان کی بنیادی وحدت واشتراک کو بحال کرنے آیا ہے بہائیت کومغربی ممالک بالخصوص امریکہ میں جہاں ہرتیا خیال آسانی سےرواج یا جاتا ہے کھے کامیا بی نصیب ہوئی۔ مرزاعلی محد باب ای الهای کتاب"بیان" می کتے ہیں کداس کتاب کے ساتھ

قرآن منسوخ ہوگیا ہے ہے۔ بہائی قرآئی آیات کی تاویل باطنیو ن اور اساعیلیوں کے رنگ میں کرتے ہیں اور ان کی شریعت نے اسلامی فرائفن و واجبات میں بنیادی تبدیلیاں کی ہیں۔ وہ تین نمازوں کوفرض بیجے ہیں اور نماز با جماعت کے تالف ہیں۔ رمضان کے تمیں روزوں کے بجائے موسم بہار کے انہیں روزے فرض بیجے ہیں۔ ان کا روزہ طلوع آفاب سے شروع ہوتا ہے۔ عیدالفطر کی بجائے عید نوروز منائی جاتی ہے جو خالص ایرانی تہوار ہے۔ سودخوری اور موسیقی طلال بجی جاتی ہے۔ ان کے ہاں ہر ندیب کے پیروکولاکی دیتا اور اس سے رشتہ لینا جائز ہے۔ وہائی اور بہائی عقائد میں سخت اختلافات رکھنے کے باوجود ایک بات پر شنق ہیں ورنوں صوفیاء کے تالف ہیں۔ بہائی صوفیہ کو دیشرہ وزو میہ خبیثہ صوفیہ کے القاب سے یاد

و مانی خالص سامی اور عربی روایات کے احیاء ورزون کے کو ضروری بچھتے تھے۔ بہائیت مى ايران كى مجوى اورة ريائى روايات كى تجديد عمل من آئى ہے۔ ند ب زرتشت كا ايك اہم اصول یہ ہے کہ ہر ہزاریس کے بعد ایک نی مبعوث ہوتا ہے جو ایک ہزار يرس تك رشدوہدایت کا میدوتقور کیا جاتا ہے۔ بچوسیوں کی ایک کتاب" جامل تام" میں لکھا ہے کہ شاہ بہرام کا ظبور ہوگا جو جوسیوں کو اغیار کی غلای سے نجات دادے گا۔ نجات دہندہ، مسیا، مبدی موعود اور سے موعود کے تصورات بحوی الاصل ہیں۔ بیدوی اوتار کا تصور ہے جواراندا اور متدووں میں مشترک ہے۔ بہاء اللہ نے ای بعض تحریروں میں مقتع اور ملمغانی کی طرح الوہیت کا دعویٰ بھی کیا ہے اس کے خیال میں انبیاء کی بعثت کا سلسلہ ابدو آباد تک جاری رہے گا۔اس لئے بہائی قیامت یا حشر اجساد کے قائل نہیں ہیں۔ جوسیوں کے علاوہ بہائی باطنیہ کے عقائدے بھی خاصے متاثر ہوئے ہیں اور انھوں نے نصوص کی تاویل توجیبر اسمعیلیہ اور قرامط کے رنگ میں کی ہے۔ فلیفے میں وہ ابن سینا اور اخوان الصفا کے نظریات سے استناد كرتے بيں اور المحى كى طرح نو فلاطونى دلائل كوكام ش لاتے ہيں۔ بہائيوں كى تاويلات نے جدیدعلم کلام پر گہرے اثرات ثبت کئے ہیں۔ دور جدید کے اکثر منتظمین نے بہائیوں کی طرح نصوص کی حسب مراد تاویل کر کے سائنس اور فرہب میں مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی ہے۔ بہائیت کے جدیدر جانات کر چین سائنس اور تھیا سوفی سے بھی اثر پذیر ہوئے ہیں۔جس

1 ائمة عليس \_رفتى ولاورى

كاايك نتيجه يدموا بكر بهائيت كى ايل چند پرسط ككے لوگوں تك محدود موكرره كى ب-

اسلامی دنیا کے اس ہمہ گیراضطراب و پیجان نے 19 و پن صدی کے دوسرے نصف میں سنوی تح یک کوجتم دیا۔ فیج ہی بن علی سنوی 1791 ء جس بہ تقام الجیریا پیدا ہوئے۔ وہ ایک طرف عثانی سلاطین کی غربی لا پروائی کے شاکی شے اور دوسری طرف جدید مغربی تبذیب و تعدن کے دخمن شے۔ ان کا خیال تھا کہ الل مغرب کی عشری اور تجارتی تا خت ہے کہیں زیادہ خطرناک وہ خیالات ہیں جو وہ اپنے ساتھ ہر کہیں پھیلا رہے ہیں۔ اس صورت حال کا مقابلہ کرنے کے لئے سنوی عہد رسالت کے شوئے پر ایک غربی ریاست تائم کرنا چاہتے تھے۔ چند برسوں بیس بی شالی افریقہ کے اکثر قبائل نے ان کی دعوت تبول کر لی اور صحرائے لیبیا ہیں ہغیو کا برسوں بیس بی شالی افریقہ کے اس تح یک کا مرکز قرار پایا۔ سنوی کی دعوت سے متاثر ہوکر بی مہدی سوڈ ائی نے مصراور ترکی کی حکومتوں کے ظاف بناوت کی تمی اور آگرین وں کو بے در پے شکستیں سوڈ ائی نے مصراور ترکی کی حکومتوں کے ظاف بناوت کی تمی اور آگرین وں کو بے در پے شکستیں موڈ ائی نے مصراور ترکی کی جو لولہ اور جو شالی افریقہ کے مسلمانوں بیس پیدا ہوگیا تھاوہ آئی سنوی تح کی بی اقد ویرقرار ہے۔

سید جمال الدین افغانی جنہیں کلیب ارسلال نے "قوموں کے مصنف" کا خطاب دیا تھا سنوی تحریک ہی نے فیضان یافتہ تھے۔ وہ پان اسلامیت کی اُس تحریک کے جے سلطان عبدالحمید عثانی نے کومت روس کی" پان سلادی" تحریک کے مقابلے بیں جاری کیا تھا پر جوش علیر دار تھے اور عمر بحر مسلمانوں کی کومتوں بی تھیں وصدت قائم کرنے کے لئے جدوجہد کرتے رہے۔ سید جمال الدین افغانی غربی لحاظ سے امام غزالی کے مداح تھے اور اُنھی کے اعماز بی جدید مغربی افکار کا مقابلہ کرنا چاہتے تھے۔ لیکن سیاس سرکرمیوں اور بنگامہ خزیوں نے انھیں تالیف دتھنیف کی فرصت نہ دی اور اس کام کو وہ شیخ محرعبرہ کے سرد کر گئے۔ شیخ محرعبرہ جدید سائنس کے ممتر ف تھے۔ لیکن جیسا کہ طاحین نے کہا ہے ترکوں کے طویل دور تسلط نے اہلی مصر کے فکری تو نئی کوسلب کر لیا تھا اس لئے مصر بی کی عقلی تحریک کا پنپ سکنا محال تھا۔ فرید وجدی، جو ہری طبطاوی، تو فیق صدتی وغیرہ نے عقل وقل یا جدید سائنس اور نہ ہب کی تطبیق بیں وجدی، جو ہری طبطاوی، تو فیق صدتی وغیرہ نے عقل وقل یا جدید سائنس اور نہ ہب کی تطبیق بی

# مندوستان کے نومعتزلی:

مندرجہ بالاتح یکوں کے دوئی بدوئی جب ہم سرسدا جد خال کی تح یک عقلیت (جے خالفین نے نیچریت کانام دیا تھا) کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ہے اختیار سرسدکواس دور کافائی اور خاتم صلیم کرنا پڑتا ہے۔ نجدی اور سنوی تح یکیں اصلامی اور سیای تھیں۔ بابیت بجوی اور باطنی روایات کے احتراج کا متیج تھی۔ سلطان عبدالحمید عثانی کی بیان اسلامیت کے پردے میں اس کے ذاتی اخراض و مقاصد کا دیویائے کوب تھا۔ سید جمال الدین فغانی کی عمر ہنگامہ آفرتی کی نزرہوگی تھی اور وہ کوئی مستقل تھیری کارنامہ انجام نددے سکے تھے۔ ان تمام مصلحین میں افغانی کے سواکسی نے بھی جدید مغربی سائنس اور قلنے کے اُن گہرے اثرات کا اعداز و نیس لگایا تھا جو اہل مغرب کے سیاس اور طوئی تسلط کے ساتھ اقوام مشرق کے قلب و نظر میں اضطراب و بیجان اہل مغرب کے سیاس اور جو آئیس اپی تہدنی میراث اور روایتی قدروں کا از سرنو تقیدی جائزہ لیے پر پیدا کرد ہے تھے۔ قدیم روایات کی فرسودگی اور اقدار ماضی کی بیشری کا ذکر کرتے ہوئے بہرے معاصر چنی اہل قلم نے کہا ہے:

"مارے سامنے دوی رائے بی یا تو قدیم روایات سے گلوظامی کرالیں اور زعدہ رہیں اور یا ان کا پہندا اپنے گلے میں ڈالے رکیس اور مرجا کیں۔"

سرسیداحد خال نے بھی 19 ویں صدی کے نصف آخریں جب مسلمانان ہندکا
ساسی زوال، معاشرتی انحطاط اور اخلاقی تنزل نقطہ عروج کو پھنے چکا تھا اپنے آپ کواس دوراہ پر کھڑا ہوا پایا اور انھوں نے فیصلہ کیا کہ تظلید کے پیر تسمہ پاسے نجات پانے کی ایک عی صورت ممکن ہے اور وہ بیہ ہے کہ مسلماناں ہند جدید علوم کی طرف رجوع کریں وہ تھاید کو مسلمانوں کے لئے زہر ہلاہل سے کم نہ بچھتے تھے ایک خط میں محن الملک کو تکھتے ہیں:

"میں کے کہتا ہوں کہ جس قدر نقصان اسلام کو تقلید نے پہنچایا ہے اتنا کسی چیز نے نہیں پہنچایا۔ سے اسلام کے حق میں تقلید سکھیا ہے بھی زیادہ زمرِ قاتل ہے۔"

ايك اور خط من أخيس لكية بين:

"اگر لوگ تھلید نہ چھوڑی کے ۔۔۔۔۔۔ تو غدہب اسلام ہندوستان سے معدوم ہوجائے گا۔"

وہ سنیوں اور شیعوں کی نم ہی کتابوں سے قطعاً مایوں ہو پچکے تھے اور معتز لہ کے انداز استدلال کے مدح ومعتر ف تھے۔ انھیں اس بات کا دلی افسوں تھا کہ معتز لہ کی کتب ناپید ہو پچکی ہیں۔ میرحسن کو ایک خط میں لکھتے ہیں:

" بجے اس بات کا یقین ہے کہ موجودہ کتب سی وشیعہ اس قابل نہیں ہیں کہ بعد تعلیم علوم جدیدہ کسی مسلمان کا اعتقاد قلبی اسلام پر رہے۔ صرف معتق یوں کے اصول غرب اور کتابیں کسی قدر عمدہ معلوم ہوتی ہیں محر موجود نہیں ہیں۔"

البیات بی بھی وہ معتزلہ کے ہم نوا تھے۔ اُن کا عقیدہ تھا کہ''صفات باری میں ذات ہیں اور شل ذات کے ازلی وابدی ہیں اور متقصائے ذات تلمبور صفات ہے۔'' ذات ہیں اور شل ذات کے ازلی وابدی ہیں اور متقصائے ذات تلمبور صفات ہے۔'' اُنھوں نے بھی دور عباسیہ کے معتزلہ کی طرح ایک جدید علم کلام کی ضرورت جموس کی جس کا ذکر ایک تقریر میں کرتے ہیں:

"اس زمانے میں آیک جدید علم کلام کی حاجت ہے جس سے یا تو علوم جدیدہ کے مسائل کو باطل کردیں یا مشتبہ تغیرا کیں یا اسلامی مسائل کو ان کے مطابق کردکھا کیں۔"

چنانچاہے جدید علم کلام میں انھوں نے معتزلہ کی پیروی میں عشل کو وی والہام کی صداقت کا معیار تھیرایا اور کہا کہ کوئی سپائے ہیں۔

'' خواہ یہ سلیم کرو کہ انسان نہ ہب بعنی خدا کے لئے پیدا ہوا ہے۔خواہ یہ کہو کہ فہ ہب انسان کے لئے بنایا گیا ہے دونوں حالتوں میں ضرور ہے کہ انسان میں بہ نبیت دیگر حیوانات کے کوئی ایک چیز ہو کہ وہ اس بار کے انشانے کا مکلف ہو اور انسان میں وہ شے کیا ہے؟ عشل ہے اس لئے ضرور ہے کہ جو فہ ہب اس کو دیا جائے وہ عشل انسانی کے مافوق نہ ہو۔ (جھے کو انسان ہے کہ جو فہ ہب اس کو دیا جائے وہ عشل انسانی کے مافوق نہ ہو۔ (جھے کو انسان ہے کہ جو فہ ہب اس کو دیا جائے وہ عشل انسانی کے مافوق نہ ہو۔ (جھے کو انسان ہیں وہ شے کیا ہے؟ مافوق نہ ہو۔ (جھے کو انسان ہوں ہے کہ تم ہرگز نہیں بچھتے کہ عشل انسانی اور عشل شیس ہوسکانا بلکہ اس کی اگر وہ عشل انسانی کے مافوق ہوسکانا بلکہ اس کی اگر وہ عشل انسانی کے مافوق ہے تو انسان اس کا مکلف نہیں ہوسکانا بلکہ اس کی

مثال الی ہوگی جیسے کہ بُتل یا گدھے کوامرونمی کا مکلف قرار دیا جائے۔'ل عقل کو فدہب کی بنا قرار دے کر سرسید احمد خال نے معتز لد کی طرح وُنیائے اسلام میں دوبارہ تحریک خرد فروزی Enlightenment کے کا اجراء کیا۔ افسوں ہے کہ یہ تحریک بھی اعتزال کی طرح کم نظر مصلحین اور کوتاہ بین احیائیوں کی شدید مخالفت کے باعث بار آور نہ ہوگی۔

مرسیداحمہ خال معتزلی العقیدہ ہونے سے پہلے دہابیت سے متاثر ہوئے تھے۔ جب انھوں نے ہوئ سنجالا تو دلی بیل حضرات اہل حدیث یا غیر مقلدین اور مقلدین کے درمیان مناظرے اور ہنگاے ہر پاتھے۔ تقلید کے وجوب وعدم نے شعراء اور ادباء کو بھی متاثر کیا تھا۔ مناظرے اور ہنگاے ہر پابیت غالب تھی اور غالب شیعہ ہونے کے باوجود دنیا۔ شعروانت کے وہائی سمجھے جاتے تھے۔ سرسیداحمہ خال طبعاً اجتہا درائے کی طرف مائل تھاس پر شاہ تخصوص اللہ، شاہ محمد انتی اور مولوی مملوک علی وغیرہ سے استفادہ کیا اور نقتی تقلید کی بند شوں سے آزاد ہو گئے۔ اور اوافر عمر شی جب " تہذیب الاخلاق" بیل ان کی تغیر جب رہی تھی تو وہ فقہ کے ساتھ حدیث کی پابندی سے بھی آزاد ہو گئے اور کہا کہ صرف قرآن کو جوسلمانوں کے بغیر حک واضافہ صدیث کی پابندی سے بھی آزاد ہو گئے اور کہا کہ صرف قرآن کو جوسلمانوں کے بغیر حک واضافہ صدیث کی پابندی سے بھی آزاد ہو گئے اور کہا کہ صرف قرآن کو جوسلمانوں کے بغیر حک واضافہ

سرسیدا حد خال کو قدرت نے ژرف بنی ، توازن قکر ، حقیقت پندی اور محققاندا ندانہ نظر ارزانی فر مایا تھا۔ ان کا ہاتھ جیشہ زمانے کی تیش پر رہتا تھا۔ آنھیں بنؤ بی علم تھا کہ مغربی اقوام سائنس کے بل ہو تے پر تمام و نیا ہیں سیاسی غلبہ حاصل کر دی ہیں اور محاشرتی اور تحد فی ترقی کے لئے ضروری ہے کہ جدید علوم کی تخصیل کی جائے۔ مسلمانوں کو سائنس سے مانوس کرانے کے لئے انھوں نے ذہبی عقا کد کی ترجمانی سائنس کے نقط نظر سے کرنے کی کوشش کی۔ ان کے زمانے میں ہر طرف نیچرل سائنس کا دور دورہ تھا۔ اس لئے انھوں نے فد ہب اسلام کو نیچر کے توانین کے مطابق قابت کرنے کے لئے عقلی استدلال سے کام لیما شروع کیا۔ اسلام کو نیچر کے توانین کے مطابق قابت کرنے کے لئے عقلی استدلال سے کام لیما شروع کیا۔ ان کا معرکد آ راستدلال یہ تھا کہ خدا کے قتل یا نیچر کے اول سے کام ایما کو تول یعنی کی معرکد آ راستدلال یہ تھا کہ خدا کے قتل یا نیچر کے اس کا معرکد آ راستدلال یہ تھا کہ خدا کے قتل یا نیچر کے اس کا معرکد آ راستدلال یہ تھا کہ خدا کے قتل یا نیچر کے اس کا معرکد آ راستدلال یہ تھا کہ خدا کے قتل یا نیچر کے اسلام کو نیچر کے قول یعنی

1 خط ينام محن الملك

<sup>2</sup> اے جرئن میں Aufklarung کہتے ہیں۔ قدیم بونان میں سوفسطائی اور جدید زمانے میں 18 ویں صدی کے فرانسیی مفکراس کے علمبروار تھے۔

قرآن Word of God میں تھناد یا تناقص نہیں ہوسکا۔ لہذا قرآن میں جو واقعات بیان ہوئے ہیں وہ طبعی قوا نین کے بین مطابق ہیں۔ اس نظریے کو بنیاد گلرقرار دے کر انھوں نے تغیر احمدی لکھنا شروع کی اور قرآنی آیات کی تاویل و توجیہ کر کے اسلامی عقا کداور سائنس کے اصول میں مقاہمت اور مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس پر ملک کے قدامت پیند طبقے نے اُن کی سخت مخالفت کی کیئن سرسید احمد خال دھن کے بچے تھے۔ اُنھوں نے شیطان، طبح نے اُن کی سخت مخالفت کی کیئن سرسید احمد خال دھن کے بچے تھے۔ اُنھوں نے شیطان، ملائکہ اور جنوں کے ظاہری وجود سے انکار کیا اور کہا کہ: حضرت عیلی بغیر باپ کے پیدا نہیں ہوئے تھے۔ نہ اُنھوں نے گہوارے میں با تمی کی تعین نہ وہ مُر دول کو جلاتے تھے اور نہ انھیں آسان پر زعرہ اٹھالیا گیا تھا۔ ای طرح دوسرے خوارتی عادات اور مجرات کی بھی عقلی آسان پر زعرہ اٹھالیا گیا تھا۔ ای طرح دوسرے خوارتی عادات اور مجرات کی بھی عقلی توجیہا سے پیش کیس۔ حضرت عیلی کے مجرات پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں 1:

\* دو معزت عیلی بیاروں پر دم ڈالے اور برکت دیے تھے۔ لوگ ان کے

ہاتھوں کو برکت لینے کے لئے بچہ مے تھے بیر خیال فلا ہے کہ اس طرح کرنے

ہاتھوں کو برکت لینے کے لئے بچہ مے تھے بیر خیال فلا ہے کہ اس طرح کرنے

ہاتھ الی الی توت رکی ہے جو دوسرے انسانوں میں اور دوسرے انسانوں کے

خیال میں اثر کرتی ہے۔ اس لئے ایسے اُمور فلا بر ہوتے ہیں جو نہا ہے بجیب و

خیال میں اثر کرتی ہے۔ اس لئے ایسے اُمور فلا بر ہوتے ہیں جو نہا ہے بجیب و

مریب معلوم ہوتے ہیں۔ ای قوت پر اِس زمانے میں اُن علوم کی بنیاد قائم

مریب معلوم ہوتے ہیں۔ ای قوت پر اِس زمانے میں اُن علوم کی بنیاد قائم

ہر بہ محمر بریم اور پر چوکلوم کے نام ہے مشہور ہے۔ گر جب کہ وہ ایک

قوت ہے قوائے انسان سے اور ہر ایک انسان میں بالقوہ موجود ہے تو اس کا
قوت ہے قوائے انسان سے اور ہر ایک انسان میں بوسکا کیونکہ وہ تو فطرت انسانی

میں سے انسان کی ایک فطرت ہے۔ حضرت میسی کی تھی۔ یہی ان

موں یا اعہ ھے، خدا کی بادشا ہے میں داخل ہونے کی منادی کی تھی۔ یہی ان

کاکوڑھیوں اور اعموں کو اچھا کرنا تھا۔ "

ای طرح ملائگہ اور شیطان کے متعلق لکھتے ہیں: ''جن فرشتوں کا قرآن میں ذکر ہے ان کا کوئی اصلی وجود نہیں بلکہ خدا تعالی کی بے انتہا قدرتوں کے ظہور اور ان قویٰ کو جو خدا نے اپنی مخلوق میں مخلف اقسام کے پیدا کئے ہیں ملک یا الاکھ کہتے ہیں جن میں ایک شیطان یا ابلیس بھی ہے۔''1

جنت، دوزخ، لوح وتلم عرش و کری، پل صراط و میزان، صور اسرافیل و نشار قبر کے متعلق کہا ہے کہ بیش استعارے ہیں جن سے افہام و تفہیم کا کام لیا گیا ہے۔ ان کا اصل وجود کی جی ہے۔ ان کا اصل وجود کی جی ہے۔ ان تاویلات پر سرسید احمد خال کی تنفیر کی تی اور ان کو لیمد، بے دین، مرتذ، نیچری، کرسٹان وغیرہ کے القاب دیے گئے۔

یہ تلادیاات ولوجہات جیں بھی تھیں آج کل پھی منظمین نے ان میں ہے اکثر کو تھیں کر لیا ہے اور انھیں ذاتی اجتہادی صورت میں پیش کررہے ہیں۔ انھیں سرسید کا قابل فخر کارنامہ نہیں سمجھا جاسکا البتدان کی تہ میں عقلی ذکری تحقیق وجسس اوراجہا ورائے کا جو بے بناہ جذبہ اور ولولٹ نفی تھا وہ سرسید احمد خال کی عظمت کا سب سے بڑا شاہر ہے۔ ان کا ملت اسلامیہ کے سامنے ساکھنگ انداز نظر اور عقلی تحقیق کی اجمیت کو واضح کرنا اور خود اس پر عمل کرنے کی جرات کرنا ، آنے والی صدیوں میں ان کاعظیم ترین کارنامہ سمجھا جائے گا۔

اس عہد کے دوسرے میتاز "نومعتری "سیدامیرعلی تھے۔سیدامیرعلی مشرقی ومغربی علوم و معارف کے جامع تھے۔ وہ غدمہا اثنا عشری تھے اور معقولات میں معتربی تھے۔ ہر وہ ایک وسیج النظر محقق تھے اور اقوام عالم کی تھرتی روایات سے بخوبی واقف تھے۔ انکی اے آرگب اپنی تالیف"اسلام کے جدید رتجانات" میں لکھتے ہیں کہرسیدا حمد فال اورسیدا میرعلی نے مسلمانان ہو کے لئے ایک نیاعلم کلام مرتب کیا۔سیدا میرعلی کی کتابین" تاریخ اسلام" اور مشلمین آج "روح اسلام" عربی میں ترجمہ ہو کرتمام اسلامی مما لک میں شائع ہوئیں۔عرب شکلمین آج تک ان سے استفادہ کررہے ہیں۔ ان کتابول کا اعماز تحریر مناظرانہ یا معا عمار نہیں، فالعتا تک ان سے استفادہ کررہے ہیں۔ ان کتابول کا اعماز تحریر مناظرانہ یا معا عمار نہیں، فالعتا محققانہ ہے اس لئے مستشرقین بھی آخیں بڑی قدر و منزلت کی نگاہ سے د کھتے ہیں۔ گب

"میں لکھتے ہیں:
"جدید دور کے متکلمین کے سرخیل سید امیرعلی ہیں۔ ان کے تین اصول
علم کلام کے لازی اجزا بن کچے ہیں۔ (1) جناب رسالتماب کی سیرت کو
مرکزی حیثیت دنیا۔ (2) جناب رسالتماب کی تعلیمات کو جدید عمرانی نصب

المعلول كى روشى ميں بيش كرنا۔ (3) اسلام كوايك ترتى پرور تقدنى توت قرار دينا۔"

سیدامیرعلی سیداحمد خال کی طرح عملی مصلح نہیں تنے۔ان کے کارنا ہے علمی اور تحقیقی بیں البعتہ معاشرتی نقطہ نظر سے وہ کثرت از دواج کو ایک لعنت بچھتے تنے اور اس کے ازالے پر بمیشہ زور دیتے تنے۔

سرسیدا حد فال اورسیدا میر علی کے ساتھ بیٹے صلاح الدین خدا بخش کا نام بہت کم لیا
جاتا ہے۔ پڑھے لکھے سلمان بھی ان کے نام سے واقف نہیں ہیں حالا تکہ وہ ایک بڑے روش
خیال الل تلم تھے۔ تاریخ اسلام پر انھوں نے انگریزی ہی متعدد کیا ہیں تکھیں اور فان کر بر اور
برونو کے مقالات اور رسائل بھی انگریزی ہی خطل کئے۔ آج کل جبہتاری نگاری کوقو می تفاقر کا
ایک وسیلہ بنالیا گیا ہے ان کی محققانہ تصانیف بہت کم پڑھی جاتی ہیں۔ ہندوستان ہیں عالبًا سب
ایک وسیلہ بنالیا گیا ہے ان کی محققانہ تصانیف بہت کم پڑھی جاتی ہیں۔ ہندوستان میں عالبًا سب
سے پہلے انھوں نے اس امر کی طرف توجہ دلائی کہ قرآن مجید کوسائنس یا قانون کی کتاب نہیں
سے پہلے انھوں نے اس امر کی طرف توجہ دلائی کہ قرآن مجید کوسائنس یا قانون کی کتاب نہیں
وہ ان معاصر سنگلمین کی کوششوں کو استحسان کی نظر سے نہیں و کیمتے تھے جو سائنس کے ہر سے
وہ ان معاصر سنگلمین کی کوششوں کو استحسان کی نظر سے نہیں و کیمتے تھے جو سائنس کے ہر سے
اکشاف قلفے کے ہر نے نظر بے اور قانون کے ہر نے رتجان کی خلاش قرآن مجید ہیں کرتے
ہیں۔ ایک جگہ لکھتے ہیں:

" قرآن ل كو كلى طور يرسم جماجائ توده روحانى اوراخلاقى را بنمائى كے لئے ہے۔ وہ نوع انسان كے سائنے چند نصب العین پیش كرتا ہے وہ ایسے قوانین كا مجموعة بيس كرتا ہے وہ ایسے قوانین كا مجموعة بيس ہے جونا قابل تغیر ہوں۔"

خدا بخش بھی سیدا میر علی کی طرح کشرت از دواج کے بخت خالف تھے۔

پروفیسر ٹوئن بی کہتے ہیں کہ جب بھی کسی فاتح قوم کے تعدن کا اثر کسی مفتوح قوم کے تعدن کا اثر کسی مفتوح قوم کے تعدن ومعاشرے پر ہوتا ہے تو موخرالذکر پر اس کا اثر دو گونہ ہوتا ہے۔مفتوح توم کا ایک گروہ نے تعدن کو قبول کرنے سے میسر انکار کر دیتا ہے اور اپنی قدیم روایات و اقد ار میں کسی حتم کی تبدیلی کوروانیس رکھتا۔ اس گروہ کو وہ کو وہ کو ایٹ معاشرے میں۔دوسرا گروہ جو اقلیت پر مشمل ہوتا ہے سے تھرن کے نے اثر ات قبول کرنے اپنے معاشرے میں تبدیلیاں کرنے برآ مادہ ہوجا تا

ے۔اس نوع کے لوگوں کو پروفیسر صاحب Herodians کا نام دیتے ہیں۔اس کاظ سے سر
سیداحد خال،سیدامیر علی اور بھنے صلاح الدین خدا بخش "ہردویائی" ہیں اور جن لوگول نے ان کی
روش خیالی،عظیمت، وسعت مشرب اور حقیقت پہندی کے خلاف قلم اٹھایا وہ " زیلت" سمجھے
جاسکتے ہیں ان میں اکبرالہ آبادی مولانا ابوالکلام آزاد اور مولانا شیلی نعمانی کا شار ہوگا۔

ع محداكرام صاحب في "موج كو" ين بجاطور يراس خيال كا اظهاركيا بك مولانا علی تعمانی اور مولانا ایوالکلام آزادسرسید کی تحریک کے ردعمل کی پیداوار ہیں۔اس میں مك تيس كدمولانا ايوالكلام آزاد في سرسيدكى مخالفت على وى كام انجام ديا جو حنابله اور دوسرے محدثین نے دور عباسیہ کے معتزلہ کے خلاف سرانجام دیا تھا یعنی عقلی و قلری محقیل و استدلال کی سخت مخالفت کی \_مولانا ابوالکلام آ زادایک پر جوش خطیب تنے سرسیداورسیدامیرعلی ك طرح محقق تبين تے اور خطيب طبعي طور ير عقلي اور منطقي استدلال سے كريز كرتا ہے۔ مولانا ابوالكلام بھى سامعين يا قارئين كے جذبات كو بحركاتے تھے۔ أن كى عقل وخرد سے الحل نبيس كرتے تھے۔وہ تھوں حقائق وسائل كا سامنا كرنے اوران كا حقیقت پستدانہ الى بيش كرنے كى بجائے بلند یا تک دعاوی اور مطنطن تراکیب سے کام لیتے تھے۔ ان کی خطیبان تقریرول اور تحریوں پر وقتی طور پر واہ واہ ضرور ہوتی رہی لیکن سائے کے لحاظ سے وہ بداثر و بہتر تابت ہوئیں۔جس طرح طوفان کردیاد پر مینہ کے چھ چھنٹے ہڑنے سے غیار کے ول بادل آ تا فاغ حہد جاتے ہیں ای طرح پر جوش خلیبات تقریدوں اور تحریدوں پر شندے دل سے فور کیا جائے لوالفاظ وتراكيب عدقائم كيا موطلسم كده فكست در يخت موكرده جاتا ہے۔آج سرسيداحمد خال اورمولانا ايوالكام آزادكى تحريدول كوساته ساته ركه كرديكما جائة ومعلوم موكا كدسرسيدك تحريروں ميں مغزے، تھر ہے، كيرائى ہے، اجتهادرائے ہے، صفائى بيان ہے، سلاست ومعطقيت ہاورمولانا ابوالکلام کی تحریروں میں جوش وخروش ہے، بیجان انگیزی ہے، لفاظی ہے، کھو کھلا پن ہے، سلحیت ہے۔اس کے جیسا کہ فی محد اکرام صاحب کا خیال ہے سرسید احد خال کی تحریک کو مولا تا ابوالكلام آزاد كے باتھوں قابل اختاءضعف نبيس كنجا بلكه أن لوكوں كے باتھوں كہنجا ديا جنموں نے فلسقہ ومنطق ، روش خیالی اور ترتی بروری کے لبادے جی رجعت پہندی کی تلقین کی۔ تحبلى نعمانى شروع مى متعدد حنى تصاور طبيعت يرمناظرانداور جارحاندرتك غالب تعا لین علی گڑھ کے چودہ برس کے قیام اور سرسید کے لیف محبت سے ان میں کی حد تک رواداری،

تھراور وسعت نظر پیدا ہوگئ اور وہ اعترال کی طرف مائل ہو گئے۔ چنا نچیطم کلام پران کی جو
کابیں ہیں ان میں نمایاں اور محسوں طور پر معترل العقیدہ و کھائی دیے ہیں۔ وہ انا نیت کے
پنٹے تھے اور سرسید احمد خال کی ہمہ گیر مقبولیت اور مرجعیت کورشک کی نگاہ ہے و کیمنے تھے اس
لئے محض جذبہ سابقت کے زیر اثر اُنھوں نے علی گڑھ سے علیجد ، ہونے کے بعد سرسید احمد
خال کے مقا کہ وافکار کی تردید شروع کر دی اور سرسید کی اُن خدمات سے بھی قطع نظر کر لی جو
انھوں نے ہیدوستان میں از سرتو معترلی تحریک کو روائ دے کر انجام دی تھیں۔ اُن کے ایک

دوست نے کہا ہے: "دشیلی نے "الکلام" لکھی لیکن سرسید کا نام تک شد آیا۔ حالاتک سرسید پہلے فض ہیں جنوں نے دور جدید میں غرب کومعقولات عصریہ سے تعلیق دینے کی کوشش کی۔"

عبل تعمانی نے اپنی افغرادی حیثیت منوانے کے لئے قدامت پند متعلمین اسلام اور سرسید جیسے روشن خیال عقلیت پندوں کی عالفت کا آغاز کیا و واسپنے لئے ایک نئی راہ حاش کرنا جا ہے تھے۔علم الکلام میں کہتے ہیں:

" حال عی علم کلام کے متعلق معر، شام اور ہندوستان عی متحدد کتابیں تھنیف کی تی ہیں اور عظم کلام کاایک وفتر تیار ہوگیا۔ لیکن یہ نیا علم کلام دو حتم کا ہے۔ یا تو وی فرسودہ اور دوراز کار مسائل و دلائل ہیں جو متاخرین اشاعرہ نے ایجاد کے تے اور یا یہ کیا ہے کہ پورپ کے ہرتم کے حتقدات اور خیالات کوئن کا معیار قرار دیا ہے اور پھر قرآن وحدیث کوزیردی کھنے تان کران سے ملا دیا ہے۔ پہلا کورانہ تھلید ہے اور دوسرا تھلیدی اجتہادای لئے میں نے ان دونوں تھنیفات سے بالکل قطع نظر کرلی ہے۔"

یہ نیا راستہ کیا تھا؟ یکی کھیل تعمانی نے دورعباسیہ کے معتزلہ کے اقکار اور این سینا، فارانی، ابن مسکویہ وغیرہ کے نوفلاطونی نظریات کوجع کر کے کتابی صورت میں مرتب کر دیا۔ اشاعرہ سے وہ بیزار تھا گر چہ اعتزال کی طرف مائل تھے لیکن سرسید کی دکھائی ہوئی راہ کھن تھی اس پر چلنے کی جرائت ان میں کہاں تھی۔ مزید برآ ل وہ سرسید پراانیا تفوق جنانا چاہتے تھے۔ اس لئے قد ماء کے نظریات کی ترتیب و قدوین پراکتفا کر کے اپنے خیال میں جدید علم کلام کی بنیاد

ر کھی۔فرماتے ہیں:

" بدید تعلیم یافتہ گروہ کہتا ہے کہ نیا علم کلام بالکل سے اصول پر قائم کرنا ہوگا کیونکہ پہلے زمانے میں بونان کے فلند کا مقابلہ تھا جو تحض قیا سات اور مظنونات پر قائم تھا۔ آج بدیریات اور تجربہ کا سامنا ہے اس لئے اس کے مقابلہ میں محض قیاسات عقلی اور احبالات آفر بینوں سے کام نہیں چانا لیکن مارے نزدیک یہ خیال سے نیش ہے۔ قدیم علم کلام کا جو حصر آج بے کارہے، پہلے بھی ناکانی تھا اور جو حصر اس وقت بکار آ مدتھا آئے بھی ہوادر میشہ رہے گا۔"

بدیریات اور تجرب کا سامنا کرنا ان کے بس کی بات نیس تھی کیونکہ وہ جدید سائنس اور قلفہ سے ناوانف تنے اس لئے وہ نوفلاطونی عملے اسلام کے اٹکار کی طرف رجوع کرنے پر مجبور ہو گئے۔ان کے ایک شاکر دعزین ان الفاظ میں ان کی مسلمانہ آراء پرما کمہ

"مولانا شیل نے اپنے علی ہوتے کے مطابق قدیم علم کلام میں سے جدید علم کلام کے عاصر جمع کے اور "انغزالی" ، سوائح مولانا روم ، "انکلام اور علم الکلام" میں ان کور تیب دیا مران کتابوں میں دو حم کی کمیاں محسوں ہوتی ہیں۔ ایک یہ کہ جدید علوم و مسائل سے ان کی واقفیت ہی محض کی سنائی ہوئی تھی یا خاتوی درجہ کی تھی۔ اس لئے وہ ان مقامات کی پوری تحدید نہر کرنے جہاں سے اسلام مسائل پر زو پڑتی تھی۔ دوسری کی یہ ہوئی کہ انھوں نے اسلام کے حقا کد کو مشکلین اور حکمائے اسلام کی کتابوں سے بہن کریکھا کیا۔"

"قدیم علم کلام سے جدید علم کلام کے عناصر جمع کرنے" کی بڑی وجہ بیتھی کہ سرسید احمد خان کے برعکس شیلی نعمانی عصر جدید کے سیاسی اور علمی تفاضوں کو درخوراعتنا و نہیں بجھتے تھے۔ شیلی نعمانی اور سرسیداحمد خال کے زاویہ نظر کا اختلاف ایک دلیپ واقعہ سے بخوبی ٹابت ہوجا تا

<sup>1</sup> سيرسليمان عوى - حيات شيلي

ہے۔ایک دن جلی نعمانی نے تقریر کرتے ہوئے کہا"دوسری قوموں کی ترتی ہے کہ آ کے برجة جائي، آم يرجة جائي لين ملمانوں كى ترتى يہ كدو و يہ بنة جائيں يهاں تک که حابه کی صف میں جا کرل جا کیں۔" یہ بات سرسید احمد خال کونا محوار گزری اور انھوں نے پرزورالفاظ میں اس کی تردید کی کیوتکدان کے خیال میں اس حتم کی نصائے مسلمانوں کواس راستہ ہے ہٹادیں کی جس پروہ اُٹھیں لے جارہ ہے۔ کین بعد میں ان کا پی خدشہ کچے ثابت ہوا۔جن راہوں کوسرسید کے عقلی استدلال اور حقیقت پیندانہ طرز قلر نے روشن کیا تھا آتھیں خطیبانہ جوش وخروش اور فرسودہ روش فکر ونظر کے غبار نے دوبارہ آ تھوں سے اوجمل کردیا اور جن لوگوں کوسرسید کی تحریروں سے دور حاضرہ کی فئی قدروں اور جدید نقاضوں کا واضح احساس ہوگیا تھا اُن کے ذہن و دماغ پھر ہے اُلجھنوں کے شکار ہو گئے ۔ یہ ایک سطح حقیقت ہے کہ سر سید کے بعد آج کے کی کو یہ اُلجینیں سلھانے کی جرات نیس ہو کی۔ ہارے زمانے میں اقبال نے جدید سائنس اور قلفے کی روشی جی اسلام عقائد و شعار کی سے سرے سے ترجمانی کی ہے لین وہ سرسید کی طرح عقل کو معیار صدافت نہیں مانے اور نہ این سینا اور فارانی کی طرح أسيقس ناطقه كهدكر باعث شرف انساني خيال كرتے ہيں۔ان كا شار شيل نعماني اورمولانا ابوالكام آزاداوران كے بمواؤل كے زمرے مى كيا جاسكا ہے جفول نے سرسيداحم خال ك مقابل على جواني احيائي تحريب كا آعاد كيا تقار اقبال ك تظريات ك تحقيق جائزے كا آغازان کی البیات کے مطالعہ ہے کرنا ضروری ہے چتانچدا کے دوابواب جس ای کومعرض بحث من لايا كيا ہے۔

Jurai-e-Tehqiq

# ا قبال كا تصور ذات بارى

ذات باری سے متعلق قدیم زمانے سے دو تظریات 1 مرق تر رہے ہیں ماورائی

Transcendentalist یعنی خدا کا کات سے ماوراء ہے اور سریانی Immanentist جس کی رُو

سے خدا کا کات میں جاری و ساری ہے۔ ماورائی نظریہ سای النسل اقوام کالدی، صابحیین،

یبود یوں، عیسا نیوں اور مسلمانوں سے مخصوص ہے اور سریانی آریائی نسل کی اقوام ہندووں،

یونا نیوں، روم کے رواجھین اور نواشراتیوں میں مقبول رہا ہے۔ ان البیاتی نظریات کا تعالی موازنہ خالی از دل جسی شہوگا۔

آریائی یا سریانی ۱. خدا کاتصور فیر شخصی ہے۔ مخلیق و محوین کائنات کاعمل جملی یا اشراق کی صورت میں ہوا۔ 2. خدا موجب بالذات ہے۔

سامی یا ماورائی

۱۹ اس بی خدا کا تصور شخصیت کی صورت

بی کیا جاتا ہے جس نے کا کتات کوعدم محض

سے خلیق کیا۔

2. خدا قادر مطلق اور فاعل بااختیار ہے وہ اپنی
مرضی کے مطابق ہروقت کا کتات بی تصرف
وتبدل کرسکتا ہے۔

<sup>1</sup> Concise Encyclopaedia of Living Falths, Zachner على قدامب كودوحمول على المستعمر كيا ب- (1) الهاى (2) سرياني - ليكن اس تقسيم عن جامعيت فين باكي جاتي -

3. خداقد يم إوركا كات حادث --

4. وحدت خہود یاہمہ ازوست عبدخواہ کتنی ترقی کرے خدا کی ڈات سے متحد تہیں ہوسکتا۔

5. الهام ووفی خدا این برگزیده بندول سے ہم کلام بوتا ہے اور فرشتوں کے توسط سے انہیں این احکام پہنچا تا ہے۔

3. خدا اور ماده دونول قديم بين ان على روح اورجم كاتفلق ب--

4. وحدت الوجود يا بمدادست انسانی زوح ارتفاء و صعود كی منازل فے كرك ايخ مبدء و ماخذ حقیق من فنا ہوجاتی ہے۔

5. اس من الهام اوروی سے استدادیس کی جاتی۔ جب کی فض پر کثرت یا ملاکا فریب آشکارا ہوجاتا ہے تو وہ ازخود رُوح کل یا میدو خیقی سے تعلق پیدا کرنے کے تابل ہوجاتا ہے۔

نا مناسب ندہوگا آگران تصورات كا قدر تنصيل كے ساند جائز وليا جائے۔

### ذات بارى كاساى تصور:

الل فخین منفقہ طور پر کہتے ہیں کہ تاریخ عالم ہیں سب سے پہلے یہود ہوں نے ایک شخص اور منی خدا کا تصور پیش کیا تھا۔ یہود ہوں سے بہتے بالل جی بسل اور معرش آتن کو خداو تد برتر وواصد تنلیم کیا جاتا تھا۔ معرکے فرعون اِختاتی نے اپنی رعایا کو بت پرتی سے شخکے کیا۔ پروہوں کا قدیمی اجارہ ختم کیا اور سب کو آتن یا روح آ قاب کی حمومتائش کی دعوت دی ۔ بالمی اور کتعانی بعل (انوی معنی "آت قا") کو زر فیزی اور افزائش کا دیوتا تھے تھے اور اسے ممال دیوتا تھے تھے اور اسے ممال دیوتا تھے تھے اور اسے وتاز، اُن کی امکوں اور اُن کی حراق سے مطلق دی ہی شخی۔ یہودی بھی کالدیوں، بابلیوں وار کتھا نیوں کی طرح اجرام ساوی کی مور تیاں بنا ور کتھا نیوں کی طرح اجرام ساوی کی مور تیاں بنا اور کتھا نیوں کی طرح اجرام ساوی کی مور تیاں بنا ور کتھا نیوں کی طرح اجرام ساوی کی مور تیاں بنا کو کر شش کر تے تھے۔

مرُور زمانہ سے ان میں ایک قوی ولمی خداد تدکا تصور پیدا ہوا۔ ہے وہ "رب الافواج" اور"امرائیل کا خدا" کہنے کلے۔ بیلی اورطوفان کا بید دیوتا یہویا یہواہ کتعانوں سے مستعارلیا کیا تھا۔ یہود نے اسے اپنا ملی خدا بتالیا۔ کتعان میں 1931ء میں جو کھدائی کی گئی تھی اُس میں ایسے برتن دستیاب ہوئے ہیں جو تین بزار برس کے پرانے سمجھے جاتے ہیں اور جن پر کنتان کے دیوتا یہوا کا نام کندہ ہے۔ بسل کے پہاریوں کی طرح یہودی بھی یہویا یہواہ پر سوفتنی قربانیاں پڑھانے گئے۔ قربان گاہ میں ہروقت آگ جلتی رہتی تھی جس میں کھیتوں اور بافوں کے پہلے پھل اور خوشوں کے ساتھ میں شرصوں، بروں، فاخناؤں اور کبوروں کا گوشت اور پر نی بھی جلائی جاتی تھی۔ یہواہ قربانی کی دلآ ویر خوشیو سوٹھ سوٹھ کر خوش ہوتا تھا۔ جب بنی اسرائیل وادی میں سرگرواں شے تو خداوند یہواہ دھو کی کے ستون کی صورت میں ان کی را ایشائی کرتا ہوا آگ آگے چا رہا۔ ای وادی میں کی دفعہ وہ برق و رعد میں نمووار ہوا اور اس نے برگڑیہ وادی میں کی دفعہ وہ برق و رعد میں نمووار ہوا اور اس نے برگڑیہ و ملت کو احکام عشرہ کی الواح عطا کیں۔ کتان بائی کر یہود یوں نے سرکھی کی راہ افتیار کی جس پر یہواہ کا خصہ بھڑک اٹھا اور وہ آھیں بار بار وہما تا رہا۔ ان دھمکیوں میں واضح طور پر ایک شخصی خدا کی جھک دکھائی دیتی ہے:

"خدا تھے کوتپ دِق اور بخار اور سوزش اور شدید حرارت اور بکوار اور باد موم اور کیروئی ہے مارے گا ..... خداو تد تھے کوم سرکے پیوڑوں اور بواسر اور محلی اور خارش میں جلا کرے گا۔" (استشاء)

"فداد عرصیبون کی بیٹیوں کے سر سنے اور یہواہ ان کی شرمگایں برہند کرے گا .... بی بہت مدت چپ رہا اور منبط کرتا رہا۔ پر اب درد زہ والی کی طرح چلاؤں گا۔ بی ہانیوں گا۔ بی پہاڑوں اور شیلوں کو ویران کر دوں گا۔اوران کے میزہ زاروں کو فکل کردوں گا۔" (یسعیاہ)

"اے بروظم اب تھ پر کون رخم کرے گا؟ کون تیرا مدرد ہوگا۔کون تیری طرف آئے گا کہ تیری خیرد عافیت پو چھے۔ خداد عدفر ما تا ہے کہ تو نے جھے ترک کیا اور برگشتہ ہوئی اس لئے میں تھ پر اپنا ہاتھ برد ھاؤں گا اور تھے برباد کرونگا۔ میں تو ترس کھاتے کھاتے تک آئیا۔" (برمیاہ)

عیمائیت یہودیت ہی کی ایک شاخ تھی اور جناب عیلی این مریم یہودی النسل عصدائیت یہودی النسل عصدائیت یہودی ہوئے تھے۔ اور بقول خوداسرائیل کی بھی ہوئی بھیڑوں کواکٹھا کرنے کے لئے مبعوث ہوئے تھے۔ ان کا الوی تصور بھی یہودیوں کی طرح شخصی تھا اگر چداٹھوں نے خداد عرصے رحم وکرم کی صفات پر خاص طور سے زور دیا تھا۔ تاریخ فد جب کا بیا لیک جو بہ ہے کہ پال ولی نے یونانی اور روی

اساطیر وروایات کی روشی میں خود جناب عینی کواکوبتیت کا جامہ پہنا دیا اور حثیث کا مشہور تقور ظہور میں آیا یہودیوں اور عیسائیوں کی طرح مسلمان بھی خدا کے شخصی اور ماورائی تصور کے تاکل ہیں۔

قلفے اور علم الانسان کی اصطلاح میں شخصی تصور ذات باری کوتھیں Anthropomorphic کہا جاتا ہے۔ یعنی انسان کا خدا کی ذات کواٹی بی شکل وصورت پر قیاس کرنا والیٹرعبدنامدقد یم کے اس فقرے کا حوالہ دے کر کہ خدائے انسان کواٹی صورت پر بنایا، کہتا ہے کہانسان نے اس کا معاوضہ یوں دیا کہ خدا کواٹی صورت پر بنالیا۔ اقبال نے ایک جگہای خیال کوظم کیا ہے۔

تراثیدم منم برصورت خویش به هکل خود خدا را نقش به مر ااز خود برول رفتن محال است بهر رقع که بستم خود پرستم وصدت شهود یا بهدازوست کا نظریه بهی خدا کی ماورائیت اور شخصیت کا اثبات کرتا ہے۔ شخ احرس بندی وصدت و و و د اشراق اور سریان کو الحاد اور زند تہ بھے تھے۔ ذات باری کی تو حیدو تنزیبہ پرزور دیتے ہوئے انھوں نے کہا ہے کہ ضدا کی ذات کا نکات سے وراء الورا ہے۔ وہ قاور مطلق ہے، فاعل با اختیار ہے۔

## ذات بارى كا آريائي تصور:

آریائی اقوام میں بونانیوں اور ہندووں نے فلنے اور البیات کے مستقل نظر ہے چیش کے بونائی فلاسفہ خدا کی شخصیت کے قائل نیس تھے۔افلاطون کا عین المعون اور ارسطوکا کُرک فیر متحرک شخصیت سے ماری ہیں۔ارسطوعین کے ساتھ ہوئے کو بھی قدیم بھتا ہے اس کے ہاں قادر مطق اور فاعل باافتیار کا تصور موجود نیس ہے۔ اُپنشدوں میں ہم آتما یا زمن برہمن اور جیوآ تما یا انسانی رُوح کونوی لحاظ سے واحد الله حاصل سجھا جاتا ہے۔ جب جیوآ تما پر دوئی یا کشر سے کا فریب واضح ہوجاتا ہے قواس پر اکمشاف ہوتا ہے۔ تت قوم اس (قووہ ہے) اس سے مایا یا کشر سے اور جیوآ تما این مبدء حقیق یا برہمن میں دوبارہ جذب ہونے کی کوشش شروع کرد بی ہے۔ شکراچاریہ نے باور اس کے برہمن میں دوبارہ جذب ہونے کرتے ہوئے ہے۔ ہمن اور جیوآ تما اپنے مبدء حقیق یا برہمن میں دوبارہ جذب ہونے کی کوشش شروع کرد بی ہے۔شکراچاریہ نے باورائن کے برہم

سكندريه كے مشہور تو اشراقی مفکر ظاطیع س كا نظريہ بھی بنیادی طور پر دیدانت كی طرح سریانی ہے لیكن اس نے فلسفہ افلاطون سے متاثر ہوكر اشراق یا مجلی Emanation كا نظريہ بیش كیا جو اسے دیدانت سے متازكرتا ہے۔

ویدائی برہمن کے بی کہنے پر اکتفا کرتے تھے کہ " نیٹی نیٹی " (وہ پہلی وہ یہ جی جیس) کین قلاطیوس نے ذات بحت اور مادی کا تنات کے درمیان تظریاتی رابطہ قائم کرنے کی كوشش كى ـ اس نے كيا ذات بحت سے يہلے على كا إشراق موا على سے روح كا اور روح ے ارواح علوی اور ارواح سفلی کا۔ جہال آ فاب حقیقت کی شعامیں نہ بھی عیس وہ تاریکی مادے کی صورت اختیار کر گئی۔ بھی یا اشراق کا بینظربیا سلامی وتیا میں رواج یا گیا چنا نجے این سینا اوراخوان الصفاسے لے كركى الدين اين عربي اور شهاب الدين سبروردى مقتول كك اكابد مسلمان صوفیا اورمفکرین نے اس کواسے افکاروآ را و کامحور بنالیا۔ این عربی کے نظریہ وحدت الوجود كى عمارت اشراقى بنيادول يرعى أشانى كئى تكى -ان كيميعين بس صدرالدين قونوى اور عبدالكريم الجيلى نے اس كى شرح وتر جمانى على كتابي تالف كيس اور سائى ، مولا ناروم ، جاى اوراین الفارض وغیره صوفی شعراء نے اے ای شاعری کا موضوع بنایا۔ ویدانت، اشراق اور وحدت الوجود ك نظريه سرياني بين -ان عن ذات بارى ك يخفى و ماورا في تصور كاشائه تك موجودتیں۔وجودی صوفیا کے خیال میں خداکی ذات کا نات سے علیحد ہ طور پر موجودتیں بلکہ وہ اس کے شون وظروف میں ہر کہیں جاری وساری ہے۔انسانی زوح کا اِشراق وات بحت ے بقرت ہوا ہے وی اس کا حقیق ماخذ وشیع ہے۔ وجود کی وحدت حقیق ہے۔ کثر ت اور دُولی فریب تگاہ ہے۔انسانی زوح اسے مبدء می دوبارہ جذب ہونے کے لئے ہردم بےقراردہتی ہے۔ فنافی اللہ کا مقام سالک کی آخری منزل ہے جے یا کروہ نجات ابدی عاصل کر لیتا ہے اورحق میں جذب ہوکرحق بن جاتا ہے جیسے قطرہ سمندر میں کھوکر سمندر کہلاتا ہے۔مولانا روم نے مثنوی کے ابتدائی اشعار میں انسانی زوح کے اس اضطراب و آشنگی کا خوب نقشہ تھینجا ہے۔ یشو از نے چوں حکایت می کند وزجدائی باشکایت می کند از نقيرم مرد و زن تاليده اند كز تيتال تا مرا بيريده اعد باز جويد روزگار وصل خويش ہر کے کو دور ماعد از اصل خویش

ئے یا زورح انسانی ایتے نیستال یا میدہ حقیق کے فراق میں نالہ وفریاد کردہی ہے۔ ای ذوتی بازگشت کو وجودی صوفیہ نے عشق کا نام دیا ہے۔

مسلمانون كاسواد اعظم ابتداء مصحضى اور ماورائي تصورةات بارى كوتوحيد كالازمه سجنتار ہا ہے اور سریان یا اشراق کی مخالفت میں سرگرم رہا ہے۔ مسلمان علاء وفقهاء نے ہیشہ وصدت وجود کے سریانی تظرید کی پر جوش مخالفت کی۔ این العربی اور این الغارض پر کفر کا فتوی نگایا حمیا اورمنصور حلاج اور ای شیاب الدین سپروردی مقتول کوسریانی عقیدے کی یاداش میں موت کے کھاف اتار دیا میا۔ بینکت قابل خور ہے کہ وصدت وجود کا سریانی نظریہ اتھی ملانوں میں زیادہ مغول ہوا جونسلا آریائی تھے۔مثل ہندوستان کےمسلمانوں نے اس کا پر جوش خرمقدم کیا کیونکدان کی قکری روایات میں سریان کا تصورصد یوں سے رجا بسا ہوا تھا۔ اس کے برعس سامی النسل عربوں میں اس کی اشاعت ور و ت جیس ہوسکی کیونکہ مختصی اور ماورائی تصور ماضی بعید سے ان کی تعدنی میراث کا جزولازم بن چکا تھا یمی دجہ ہے کدوہ شروع ے اشراق وسریان کوغیر اسلام بھے رہے ہیں۔ چنانچہ خدیس جب محدین عبدالوہاب نے املاح وتجديد يركرمت باعرى توسب سے پہلے ابن عربی كى تفيركو ضرورى سمجما- ابن عربی اہے آ پ کونبیلہ طے ہے منسوب کرتے تھے لیکن ان کے آباواجدا دصد ہوں سے ہانے می متیم تے جس کے باحث سامی اور عربی روایات سے ان کا تعلق واجی عی سارہ عمیا تھا۔ یہاں تك كرفسوس الكم عن عهد نامد قديم ك تتي عن جناب الخق ك قرباني كا وكركرت بي حالاتکداسلامی روایات میں جناب استعیل کی قربانی مسلم ہے۔اس طرح این عربی فقہاء کے خوف سے کہیں کہیں مادرائیت کا ذکر بھی کرجاتے ہیں لیکن جیسا کھ عقی نے اپنی کتاب"ابن العربي" ميں لكھا ہے ان كے افكار ميں الل نديب كے تضى غدا كاكوكي وجود تبيں ہے۔

عقیمی کے الفاظ ہے ہیں:

" اس بات کو ڈئن تھیں کر لینا نہایت ضروری ہے کہ ابن العربی کے نظریہ ہمداوست ہیں ڈات باری کا ایک توع کا تصور موجود ہے کین اس تضور کا غرب کے خضی اور اخلاقی خدا ہے دُور کا بھی تعلق نہیں ہے۔ دراصل کوئی ہمداوست اس تم کا ہے جو گھ ہے

#### ك القاظ عل" وائ خداك برج كوفدا بنا ويتا ب-"

#### ا قبال كا تصور ذات بارى:

سامی یا ماورانی اور آریائی یا سریانی تصور دات باری کافرق باہم دیون تفین کر لینے کے بعد اقبال کے الہیاتی نظریے بھنا چنداں مشکل نیس رہا۔ بیسلم ہے کہ اقبال اوائل شباب میں وحدت الوجود کے قائل شبے اور وجودی صوفیہ کی طرح نفی ہستی اور فنانی اللہ پر محکم عقیدہ رکھتے ہے۔ جیسا کہ ان کے استاد پروفیسر میکٹے گارٹ کے خط اور "بانگ درا" کی بعض تقدیدہ رکھتے ہے۔ جیسا کہ ان کے استاد پروفیسر میکٹے گارٹ کے خط اور "بانگ درا" کی بعض تقدیدہ سے ظاہر ہوتا ہے۔

یں جبی تک تھا کہ تیری جلوہ پیرائی نہتی جومودی ہے مدجاتا ہے معباطل ہوں میں میں جبی تک تھا کہ تیری جلوہ پیرائی نہتی میری ہستی بی تھی خود میری نظر کا پردہ اٹھ گیا برم سے میں پردہ محفل ہو کر اس کے ساتھ وہ فلاطیوس کی طرح حسن از ل کو ہمہ گیر اور کا نئات کے تمام مظاہر میں جاری و سادی خیال کرتے تھے اور کہتے تھے کہ اس کی طلب وجیتو میں ذرے وڑے کا دل دھر کے را بے۔

خاص انسان ہے پھوسن کا احدال نہیں موستول ہے یہ ہرچز کے باطن میں کمیں طاص انسان ہے پھوسن کا احدال نہیں موستول ہے یہ ہرچز کے باطن میں کمیں طبیعہ دہر میں مائند ہے عاب ہے عشق موستول ہے تھی ہوں ہے گئی ہے انکی موریدہ ہے کہ شے میں جھک ہے انکی موریدہ ہے کہ شے میں جھک ہے انکی

اس منتم کے اشعار سے ان کے وجودی اور سریانی ہونے کا واضح جوت ملتا ہے قیام مخرب کے دوران میں وہ اہل مغرب کی مادی ترتی اور ان کے بے پتاہ علمی ذوق اور ولو لے سے بے حد متاثر ہوئے اور اس کے ساتھ ملل اسلامیہ کی عالمیر زبوں حالی اور بسمائدگی نے بھی انھیں مضطرب کیا۔ چتا نچرا نہوں ۔ نے ترک شعر گوئی کا معم ارادہ کر لیا اور انھیں بیا حساس ستانے لگا کہ شعروشاعری ایک بے کار مشغلہ ہے جس سے مسلمانوں کو کسی متم کا عملی وتقیری فائدہ نہیں بی شکا۔ ڈاکٹر آرنلڈ نے انھیں اس ارادے سے باز رکھا اور کہا کہ انھیں اپ اس خداداد ملکہ کوقوم و ملت کی بیودی کے لئے وقف کر دیتا جا ہے۔ اقبال قائل ہو گئے لین اس کے بعد انھوں نے شاعری کو بھی بحقیت ایک فن اطیف ونفز کے مقصود بالذات نہیں سمجھا بلکہ اسے تجدید ملت واحیا کے قریب کا ایک وسیلہ بنا لیا۔ ان کے اس ڈبی و ذوقی انتقاب کا اثر ان

کے فکر ونظر پر بھی مجرا ہوا۔ اُنھوں نے مابعد الطبیعیات ایران پر ایک تحقیق مقالہ لکھ کر پی ایک وسیلہ وی کی وکری کی تھی۔ لیکن اس کے بعدوہ شاعری کی طرح قلنے کو بھی تجدید واحیاء کا ایک وسیلہ سیجھنے گئے۔ اس زمانے میں مثالیت پند فقطے ، ارادیت پند شوپنہائر، روعیتی کثرت پند جمز وارڈ ، بعلی حریق عظے ، ارفقائی تخلیق کے ترجمان برگساں اور ارفقائے بروز کے شارعین کے افکار ونظریات ہر کہیں شائع ہورہے تھے اور کلیسائے روم اُنھیں اپنے عقا کدوشعائر کی تقدیق و توثیق کے اسلام علم کلام کواز سرفوم انب کرنے پر کمریا عظمی۔ اسلام علم کلام کواز سرفوم انب کرنے پر کمریا عظمی۔

جہاں تک تصور ذات باری کا تعلق ہے اقبال فلاسغدار تقاء کے سریائی نظریے سے متاثر ہوئے۔ بیسویں صدی کے زیع اوّل میں فلاسفہ اور متظمین ڈارون اور لا مارک کے ارتقائی افکار اور حیاتیاتی تصورات کوبطور مسلمات قبول کرے ان کی روشی میں فلفہ و کلام کی تھیل جدید میں مصروف تھے۔سب سے پہلے برگساں 1 نے پنر کے نظریہ زمان پر تقید كرتے ہوئے كها كرطبيعياتى سائنس كا نقط نظر ميكا كى ہے جس كے باعث وہ زمان كوآتات ولحات من تقيم كرك ويمتى ب-اس لخ سائنس دان زمان كى ماييت سے بغررج ہیں۔ان کے خیال میں زمان کا داخلی اور وجدانی مطالعہ کرنے سے اس امر کا اعشاف ہوتا ہے كاس كافرودايكمسلسل ارتفائى حركت بجوبر لمحنى فى كيفيات كى كليق كرتى ربتى ب-ای بنا بر برگسال نے اسے اس نظریے کو تلیقی ارتفا کا نام دیا۔ اس نے کہا کہ عمل انسانی مُرود محض Duration کو بھے ہے قاصر ہے کیونکہ وہ احوال وظروف کو گلڑے گلڑے کر کے دیکھتی ہے۔ مرور محض کا ادراک صرف ایک قتم کی باطنی قوت سے ہوسکتا ہے جے اس نے وجدان کا نام دیا ہے اور جس کی تعریف کرتے ہوئے کہا ہے کہ وجدان جلت ہے جس میں خود آگای پیدا ہوگئی ہو۔اس خرد دعمنی اور متصفوانہ باطلیت کے باعث برگسال کے ان افکار کامسیحی حلقوں میں بوے جوش وخروش سے خرمفدم کیا گیا۔ اقبال نے برگساں سے تلیقی ارتفاء کا نظریدا خذ کر ك اس كى اين غرب كے نقط نظر سے متكلمان ترجانی كاراس كے ساتھ اقبال ارتقائے بروزی ہے ہی متاثر ہوئے۔اس نظرید کے شارحین میں لائڈ مارکن اور الکوغر نے شہرت حاصل کی ہے۔ان کا خیال ہے کہ ارتقاء کاعمل مسلسل ولا متنابی ہے اور کسی خاص نقطے پر پہنچ کر

اس كرك جانے كاكوئى امكان تيس بدوہ كتے ہيں كہ مادے سے حيات كا ارتقاء ہوا ہد حيات سے ذہن انسانى كا اور ذہن انسانى سے يمل يز دانيت كى طرف چين قدى كرر با ہد يركسان اور الكوغر كر افكار بيس مجرى مماثلت پائى جاتى ہدونون تظريد متصوفاند اور سريانى جيں ۔ ان پر كاكم كرتے ہوئے لار في يرثر غراس ائى تاليف "غرب وسائنس" ميں كاستے بين:

"روفيسر الكوغر ارتفائ بروزى كالمائده ب-وه كبتا بكه جامد مادہ، حرکی مادہ اور ذہن انسانی بتدریج ارتفاء پذیر ہوئے ہیں اور کہتا ہے کہ "اس نشود تما كانفور وى ب جولائلا ماركن نے پیش كيا ہے اور اسے يُروز Emergent کا عمر دیا ہے۔ زعد کی کا فروز مادے سے ہوتا ہے۔ اور وہن کا زعرى سے۔ایک زعره چر مادی چر بھی ہے۔البتداس می ایک تی صفت كا ظہور ہوتا ہے جے زعر کی کہتے ہیں۔ بی بات ہم اس عمل کے متعلق کہ عج یں جوزعر کے عاب ہوتا ہے ایک" باد ہن فض 'زعرہ بھی ہوتا ہے لین اس کے ارتفاء میں ایک وجید کی ہوتی ہے اور اس کے اجرائے باہم اس قدرمر بوط وختم ہوتے ہیں بالخصوص اس کے نظام عمی میں بدربط ولقم اس قدرر آئل ودیل موتا ہے کہاس سے ذہن یا شور کا ظہور ہوتا ہے۔ وہ كبتاب" يركون بحدايا جائ كريدار فقائي عل وين يرة كردك جائ كار ذہن ہے آ کے بھی ایک مغت کا تفش مبم ملا ہے جس کا ذہن سے وی تعلق ہے جوذین کا زعر سے اور زعری کا ماؤے سے ہے۔ اس صفت کو عل يردائيت كبتا مول اورجس چزش ياكى جاتى به وه خدا ب-"

وہ کہتا ہے کہ "کا کات ای ہزدانیت کو پالینے کی سمی کرری ہے۔ یہ
ہزدانیت تا حال نمودار نیس ہوئی۔" وہ کہتا ہے کہ خدا خالق نیس ہے جیبا کہ
تاریخی فدا ہیں کہتے ہیں بلکہ تلوق ہے۔ پروفیسر الکو غذراور برسمال کے تلیق
ارتفاء میں مجر اربط پایا جاتا ہے۔ برسمال کہتا ہے کہ جبر یت غلط ہے اور
دوران ارتفاء میں نت تی کیفیات کا ظہور ہوتا ہے جن کا ابتداء میں تصوری
نہیں کیا جا سکا۔ ایک پرامرار توت ہر چیز کو ارتفاء پر مجبور کر رہی ہے۔ مثال

کے طور پرایک جاعدار جو بسارت سے عاری ہوا ہے نا معلوم طور پر احساس ہوتا ہے کہ جھے بصارت ملنے والی ہے اور وہ ای طرح عمل کرتا ہے جو بسارت پر منتج موتا ہے۔ ہر لحد سے سے اعمال کا بُروز موتا ہے لین ماضی مجی فنا نہیں ہوتا یا دواشت میں محفوظ رہتا ہے۔فراموش کاری محض ظاہر کا دھوکا ہے۔اس طرح دنیا مسلسل رق کرری ہے اور ایک وقت آئے گا جب ب سابق سے بہتر ہوجائے گی۔ صرف ایک چیز سے کنارہ کھی کرنا ضروری ہے اوروہ ہے عل وخرد جو جامد ہے اور ماضی کی طرف ماکل رہتی ہے۔ ہمیں اسے وجدان کو بروے کارلانا جاہے جس میں تی تی کیفیات کے اخر اع کرنے کی ملاحت موجود ہے .... على بينيل كہنا كه بروفير الكو غرر نے يركسال كے قلقہ کو بہتمام و کمال تبول کرایا ہے۔ بہر حال دونوں میں کہری مما کست ہے۔ اگرچ دونوں قلنے آزادنہ عودار ہوئے ہیں۔ ارتقاعے بدوری کے مدی اس خیال کا اظہار کرتے ہیں کہ خدائے کا تات کو خلق نیس کیا بلکہ کا تات خدا کو علق كررى ہے۔روائی ذہب كے خدا كے ساتھ اس خدا كاتعلق برائے عام -4 LON

یرساں اور الکویڈر کے ان ارتفائی نظریات نے خدا کے سریائی تصور کو اہل نہ بب میں ہے سرے سے رواج وقبول بخشا۔ بیسائی علاء نے ماورائیت کے سائی تصور کو فیر باد کہا اور اپنی النہیات میں سریان کے اس تصور کو واقل کرنے پر مجبور ہو گئے کوئکہ عمل ارتفاء کو مسلم مجھ لیا جائے تو ماورائی خدا اس عمل سے الگ تعلک رہ کر معمل ہوجائے گا اور نہ بب کی پیش کروہ افلاقی قدریں بے بی ہوکررہ جا کی گی۔ اس سریانی عقیدے نے اہل مشرق میں زیادہ تر ہمدوستاندں کو حتاثہ کیا۔ اس سریانی عقیدے نے اہل مشرق میں زیادہ تر ہمدوستاندں کو حتاثہ کیا۔ ای آرسب کہتے ہیں:

"اہل مغرب کے سریانی تصورات عرب ممالک کے مسلمانوں کے مارک تصورات عرب ممالک کے مسلمانوں کے مارک تصور ای تصور ای تصور ای مارک تصادم ہندی مسلمانوں کی ماورائیت سے ہوا۔ ان کی الہیات پران تصورات کا حمرا اثر قبت ہوا ہے۔"

آرو وعرو محوش اور اقبال کے لئے سریان کا بیتصور قدیم ویدانت اور وصدت وجود کے مانوں تصوری کی صدائے بازگشت تھی جوصدیوں سے ان کے آبا وَ اجداد کے مزاج عقلی کا

جزولازم بن چکا تھا۔ بیر حقیقت خالی از ول چھی نہیں ہے کہ اقبال اپنے فکرونظر کے کسی دور میں بھی ماورائی نہیں تھے۔ شروع شروع میں وہ وجودی سریانی تھے بعد میں ارتفائی سریانی جو مجے اپنے خطبات میں انھوں نے ذات باری کا بھی سریانی تصور پیش کیا ہے۔ فرماتے ہیں:

"ا عدر من صورت ہمیں عالم قطرت کے بارے میں یوں کہنا چاہے کہ یہ حقیق "انا" کی طبق فعالیت کی وہ تعیر ہے جوہم اپنے ارتفاء کی موجودہ منزل میں انسانی نقط نظر سے کرتے ہیں۔ پھر اس جیم اور ہر لخطہ پیش رس حرکت میں انسانی نقط نظر سے کرتے ہیں۔ پھر اس جیم اور ہر لخطہ پیش رس حرکت میں اس کی حیثیت کو ہر لمحے پر متابی ہوگی کین وہ ہستی جس سے اس کو جزوکل کا ساتھات ہے چونکہ خلاق ہے لہذا اس میں اضافہ ممکن ہے لہذا ہم اس کو لاصور د کہتے ہیں تو ان معنوں میں کہ اس کی وسعت پر کوئی صد قائم تہیں کی جاسی ہوئی وہ فیر محدود ہے تو بالتوں، بالفعل تیس اور اس لئے فطرت کا تصور بھی بیلی وہ فیر محدود ہے تو بالتوں، بالفعل تیس اور اس لئے فطرت کا تصور کئی بلور ایک تر عدواور ہر لفظہ برحتی ہوئی اور پھیلتی ہوئی وصدت نا میہ کی حیثیت ہے کرنا چاہے۔ جس کی نشوو نما پر ہم خارج ہے کوئی صد قائم نیس کر کئے۔ اس کی کوئی صد ہے تو واطلی یعنی وہ ذات مشہود جو اس میں جاری و ساری ہے اور کی کوئی صد ہے تو واطلی یعنی وہ ذات مشہود جو اس میں جاری و ساری ہے اور جس نے رہے اس میں جاری و ساری ہے اور جس نے رہے نا ہے ہی اراد دے رکھا ہے۔ " (ترجمہ نذیر نیازی)

اقبال کاسریانی تصور وات باری پردواعتراضات وارد ہوسکتے ہیں۔ایک یہ کہریان کا تصور اور آغیر شخصی ہوتا ہے جس سے غیب کے شخصی تصور وات باری کانی ہوتی ہے اور دوسرا یہ کہ آگر کا تنات ہر لی ارتفاء پذیر ہے اور اس ارتفاء کا باصف وات باری ہے جو اس یم ساری وجاری ہے تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ وات باری باتص ہے جے ارتفاء کی مراحل کے کرنے کی ضرورت ہے۔ اقبال کو بھی ان اعتراضات وایرادات کا اعمد یشہ تھا چنا نچ بہلے اعتراض کی پیش قیاسی کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ حقیقت مطلقہ جو کا تنات میں ساری وجاری ہے ارتفاء کی کا تنات میں ساری کا بات مطلق ہے۔ لیکن وات باری کے غربی تصور کے لئے ضروری ہے کہ خدا کا تنات میں ورشخص ہو۔ شخصیت اور ماور ائیت الازم وطروم ہیں۔ اسی شخصیت کا تصوری نہیں کیا جاسکتا جو کا تنات میں جاری وساری ہو۔ چنا نچا آبال کا یہ اور ا کرانا ہے مطلق کا یہ تصوری نہیں کیا جاسکتا جو کا تنات میں جاری وساری ہو۔ چنا نچا آبال کا یہ اور ا کرانا ہے مطلق کا یہ تقریہ فضط سے ماخوذ ہے جس کی پیروی کرتے ہوئے اقبال کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا فردیوں کا تناس خود ہوں کی جس کی پیروی کرتے ہوئے اقبال کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا کا تناس کے بین کہ تمام خود ہوں کا کا کیا کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا کا کا کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا کا کا کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا کھیا کہتے ہیں کہ تمام خود ہوں کا کہتا ہیں کہتا ہوں کا کہتا ہوں کہتا ہوں کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کو کھوں کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کو کو کو کا کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کی کھور کی کرنے ہوئے اقبال کیا کہ کو کو کا کا کہتا ہوں کا کہتا ہوں کو کی کی کو کو کا کا کہتا ہوں کی کو کو کا کا کہتا ہوں کو کی کا کہ کو کو کا کا کہ کو کو کا کا کہتا ہوں کی کو کو کا کا کہ کی کو کی کرنے کا کہ کرنے کی کو کی کہتا ہوں کو کا کا کہ کو کو کا کا کہ کو کو کا کا کہ کو کو کا کہ کو کو کا کہ کو کی کو کہ کو کو کو کا کو کی کا کو کا کی کو کی کو کو کا کو کا کو کا کو کا کہ کو کا کو کا کو ک

صدورانائے مطلق على سے مور ہا ہے اور بدخو دیاں نفوس پرمشمل ہیں۔ بیصلیم کرے وہ کویا وحدت وجود كے حصفوانہ تظريے كى تقديق كررہے ہيں۔ابن عربي كے افكار كاسك بنياد بھى يمى عقيده ہے كدوات احد كائات كے تمام مظاہروهكون من جارى وسارى ہے۔ اقبال نے صرف اتناكيا ہے كرفھ كے تنج من ذات احدكوانا يے مطلق كانام دے ديا ہے۔ حققت يہ ہے کہ ہمہ گیرروحیت 1 کے تمام نظریے ذات باری کے شخصی تصور کی نفی کرتے ہیں۔

دور عفد في كاذا لے كے اتبال كتے إلى: "ہم دیکے آئے ہیں کدانا عے مطلق عی تمام حقیقت ہے اور اس لئے بی

جیں کیا جاسکا کہ بدانا بھی ایک ایے عالم کا جواس سے برگانہ ہے فارج سے مثاہدہ کررہا ہے۔اس کی زعر کی کے جملہ عنون واطوار خوداس کے اندر متعین ہوتے ہیں لبداہم اس کی ذات میں تغیر کا اثبات کرتے ہیں توان معنوں میں نیس کروہ ایک حرکت ہے۔ تعمل سے کمال یا کمال سے تعمل کی طرف یوں مجی تغیرکا یک ایک منہوم نیل - واردات شورین زیادہ کمری بھیرت سے کام ليج تويد حقيقت واشكاف بوجاتى ب كمصلسل استدام كاند يس جس كاتعلق کویا ان کی سطے ہے استدام محض موجود ہے۔اب حقیق انا کی زندگی چوکلہ استدام محن کی زئرگی ہے لہذا اس میں تغیر کی موجودگی کا برمطلب تو ہے جیس كہم اس كو بدلتے ہوئے رويوں كا ايك تواتر قرار ديں۔ يكس اس كے يهال اس كي حقيق نوعيت كا اظهار مسلسل خلاقي بين بور بإب جس بين محكن كا شائبه بنداوتكداور تيندكا-اس كوبي تغير تغيرايا كياتوجم اس كالصور تحض ايك تنظل، ایک ب متصد اور بحرکت برگی، یا ایک مطلق لاشے ی کے طور يركيس كردواص ايك اياناك لي جورنا مرخلاق بي تغير كمعنى تعلى كيس موسكة ـ" (ترجمه غاير نيازي)

بيد المكلماند سفسط كى ايك اليموتى مثال ب يرحمال كے نظرية مرود محن كى حسب خشاتر جمانی کرتے ہوئے اقبال اسے سریانی نظریے کا اثبات کرنا جاہتے ہیں اور فرماتے ہیں كماكرانائ مطلق ..... يدنام فض سے مستعار في كرخدا كوديا كيا ہے ..... كو باتغير تغيرايا كيا

تو وہ معطل اور لائے ہوکررہ جائے گی کیونکہ تغیر و تخلیق لازم ولمزم ہیں۔ بیہ خیال برحماں سے ماخوذ ہے جس کے الفاظ ہیں:

"مرور محض کو تخلیقی ارتفاء سمجھا جائے تو اس میں حقیقت اور امکان دونوں کی دوای تخلیق موجود ہے۔"

فضے کے الہیاتی نظریدانائے مطلق پر برگساں کے تلیقی ارتفاء کا پید لگا کرا قبال خداکی ماورائیت اور تنزیبدکو تعطل برمحمول کرتے ہیں اور اس تعظل کو دور کرنے کے لئے مسلسل تخلیق اور ارتفائی سریان کا سمارا لیتے ہیں اور ساتھ عی بیجی کہتے ہیں کیمل تغیر وارتفاء کے باوجودانائے مطلق کی شان احملیت میں سرموفرق نبیں آتا۔ جیسا کہ ذکر ہوچکا ہے اقبال اس ے بل كہ يے بي كدفطرت ايك مجيلى موكى اور يوهى موكى وصدت ناميہ بحس مى ذات مشہود جاری وساری ہے۔سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ ذات مشہود جو فطرت میں جاری وساری ہے فطرت کے برجة اور سیلنے کے عمل سے لاتعلق کیےرہ عمل ہے۔ فطرت کی نشوونما کے ساتھ اس کا متغیر ہونا لازی ہے ورنداس کی خلاقی کی صفت معطل ہوجائی گی کیونکہ تغیر کے عمل سے علیحدہ رہ کر وہ کمی فتم کی تخلیق نہیں کر سکے گی۔ اگر انائے مطلق میں شان کلیت و اکملیت موجود بإلااس كمل تغيرو كليق كاستعدسوائ اعشاف ذات كي يحدثين رب كا-اكريد اكشاف ذات قدري ب تولامالدذات كنفس يرولالت كرتا ب- الرسلس كليق وارتفاء کے عمل سے شان کلیت میں سرموفرق نہیں آتا تو فطرت جس میں وہ جاری وساری ہے اور اس شان کلیت میں انا ئے مطلق کی برایر کی شریک ہے، تخلیق وارتقاء کے اس عمل سے فیض یاب كيے ہو سكے كى ۔اس صورت ميں يكل ب معنى اور ب مصرف ہوكررہ جائے كا۔ان مشكلات کے پیش نظر تغیر لاز مایا تعص سے کمال کی طرف ہوگا اور یا کمال سے تعص کی طرف۔ وونوں صورتوں میں ذات مشہود متغیر ہوگی اور لارڈ برٹرغرس کے اس اعتراض سے مفرکی کوئی صورت باقی ندرے کی کہ:

"الكوغراور بركسال كاخدا بكه تمام سرياني خدا جوكائات كارتقاء كساته منازل في منازل من منازل من منازل منازئ منازل من

موكا اى وفت اس كا خاتمه بهى موجائے كار اكر بيدارتقاء لا متابى ہے تو خدا ميشه بيشه كے لئے نامل رے كا-"

ڈاکٹر خلیفہ عبدالکیم کو بھی اس اشکال کا احساس تھا۔'' فکر اقبال' میں فرماتے ہیں: "ا قبال جس مطلق خودی کا ذکر کرر ہاہے وہ وجود مطلق اور ذاہت واجب الوجود كى ماہيت ہے۔ليكن خداكى تبعث مومن يدكيے كواراكرے كاكداس متم ك عقائد بيان مول كمآ فرنيش حيات وكائنات سے خدانے ورزش ارتقاء كے لئے تخ خصومت يويا اور عالم آفري ايك طرح كى خود فري بے حقيقت سے کہ اقبال کے ہاں وجودسرمدی کا تصور عام تو حید پرستوں سے بہت کھے الگ ہوگیا ہے۔"

بیعام توحید پرست وی جی جنسی عرف عام جی مسلمان کہا جاتا ہے جوخدا کوایک كامل واكمل، غيرمتبدل، قادرمطلق، ستقل بالذات، منزه و ماوراء مخصيت بجهي بي - بركسال اورالكوغركى تعليد عن ارتفائى سريان كانظريه بيش كرك اقبال في البيات اسلاميدى تفكيل جدید جیل کی بلکہ وصدت وجود کے ای سریانی تظریے کو "سائٹلک صورت" بخش دی ہے جس كے خلاف وہ عمر بجر جہاد كرتے رہے۔ الل تحقیق برگسال كے نظريات كوفلاطيوس عى سے ماخوذ مجھتے ہیں۔ لارڈ برٹر عُرس 1 کہتے ہیں کہ برگساں نے فلاطیوس کے قلیفے میں ذرہ بحراضافہ ميں كيا۔ واكثر عشرت حسين 2 نے"مابعد الطبعيات اتبال" من اى خيال كى تائيد كرتے ہوئے کہا ہے کہ برگسال کا فلسفہ دراصل قدیم تصوف علی کئ ترجمانی ہے۔ اقبال نے صرف امتا کیا ہے کہ این عربی کے وجودی سریان و اشراق کو برگسال اور لائڈ مارکن کے ارتفائی سریان میں تبدیل کردیا ہے۔خیال رہے کدوہ این عربی کے افکار کو الحادوز عرقہ پرمشمل مجھے يل - فرمات يل:

"تقوف کا پہلا شاعر عراقی ہے جس نے لمعات میں فصوص الکم محی الدين ابن عربي كى تعليموں كونكم كيا ہے۔ جہاں تك جھے معلوم ہے نصوص ميں الحادوزعرقه كے سوا اور يحقيس " (اقبال نامه جلداول)

بي توى اس كے صاور كيا كيا تھا كدابن عربى دوسرے نواشر قيوں كى طرح ذات

باری کے سریان پر محکم عقیدہ رکھتے تھے۔ ابن عربی نے جابجا ماورائیت کو بھی تنلیم کیا ہے۔ "فصوص الكم" مين فرمات بين:

''وجوبِ ذاتی جوحق تعالی کا خاصہ ہے اس میں ممکن کو کوئی حصہ نہیں ملا۔ لبداحق تعالى وراء الورائم وراء الوراء باورربكا-" ای کتاب میں دوسری جگدارشاد ہوتا ہے۔

"خدا خدا ہے خواہ وہ کتا تنزل کرے اور عبد عبد ہے خواہ وہ کتنی ترقی

سے ہے کہ این عربی کا بنیادی نظریہ سریانی عی ہے لیکن اقبال کے سریان میں تو ماورائيت و تنزيبه كى كوئى مخوائش عى باقى نبيل رئتى \_ وه قطرت كووحدت ناميه مائة بي جس میں ذات مشہود جاری وساری ہے اور اس کی نشوونما کے ساتھ مسلسل تنکیق کے عمل میں سرگرم ے۔ ڈاکٹر ظیفہ عبدالکیم "تصبیات روی" میں فرماتے ہیں:

" خدا كومختلف غرابب نے مختلف ناموں سے ياد كيا ہے۔ يكى اسے آ انی باب کہتے ہیں۔ بعض ہندی رشیوں نے اے ماں بھی کہا ہے۔ مسلمان أے عام گفتگوش زیادہ تر رحمان ورجم ورب کہتے ہیں۔ مہاتما بدھاس کے متعلق دم بخود ہیں اور اس کو کی نام سے یاد کرنا حقیقت سے تزل بھتے ہیں۔ زمانه حال کے بیض قلنی مثلا برنارڈ شاء برگسان اور علامدا قبال اس کوخلاتی اورارتفائي قوت وميلان كيت بي-"

اس " خلاقی اور ارتفائی قوت ومیلان " کواسلام کے شخصی غدا سے کوئی نبست نہیں

# ا قبال اورنظر بيه وحدت الوجود

وحدت وجود یا ہمداوست کا نظریہ خالفتا آریائی ہاور کی نہ کی صورت میں تمام
آریائی اقوام میں مروخ و مقبول رہا ہے۔ فلاطیوس، شکراور کی الدین ابن عربی اس نظریے کے
شارعین میں متاز مقام رکھتے ہیں۔ کی الدین ابن عربی گوعرب نٹراد ہونے کے مدی تھے لین
شارعین میں متاز مقام رکھتے ہیں۔ کی الدین ابن عربی گوعرب نٹراد ہونے کے مدی تھے لیک
ان کے آباو اجداد صدیوں سے ہیائی متبیم تھے جہاں مختلف نسلوں کا اختلاط عمل میں آیا
تھا۔ عفلی نے آئی محققانہ تالیف" کی الدین ابن عربی "میں فابت کیا ہے کہ ابن عربی رسائل
افوان الصفاکے واسلے سے فلاطیوس کے افکار ونظریات سے متاثر ہوئے تھے۔ از بسکہ شزید
اور ماورائیت کے تصورات سامی النسل اقوام کے مزاح عقلی میں رہے ہے ہوئے تھے۔ اس
لئے کی الدین ابن عربی کے سریائی اور وجودی نظریے کی عرب مما لک میں شدید مخالفت کی
لئے کی الدین ابن عربی کے سریائی اور وجودی نظریے کی عرب مما لک میں شدید مخالفت کی
عربی پر کفر کا فتو کی لگایا۔ بعض علاء وفقہاء نے یہاں تک کہ دیا کہ جوشش ابن عربی کے کفر میں
شک کرے وہ بھی کا فر ہے۔ ابن مقری کہتے ہیں۔

دمن شک فی کفرطاکھۃ ابن عربی ہوکافر۔ایک صاحب نے کہا: کفرہ اشدمن کفر
الیمود والنصاری ۔ اس کے بریکس ایران اور ہندوستان کی آ ریدز او اقوام بی ابن عربی کے
افکار کو چرت انگیز مقبولیت حاصل ہوئی۔مولوی جلال الدین زوی نے ابن عربی کے لے
پالک اور شاگرد صدرالدین قونوی کے درس بی ''فصوص الکم'' پر ان کی تقریریس می تھیں
پالک اور شاگرد معنوی بی ابن عربی کے عقائدی کی شرح وسط سے تر بھانی کی گئی ہے۔ان کے
چنا نچے مشنوی معنوی بی ابن عربی کے عقائدی کی شرح وسط سے تر بھانی کی گئی ہے۔ان کے
علاوہ عطار، جای،عراقی ،محود شیستری اور حافظ شیرازی نے وحدت و جود کے نظر ہے کو شاعری
کے روپ بیں پیش کیا۔

محودهبسرى:

چانیود روا از نیک سختے

روا باشد انا الحق از درخة

ياى:

دردلق محداد اطلس شاه بمد اوست والله بمد اوست ثم بالله بمد اوست مساید و منشیل وجره بهد اوست در انجن فرق ونهال خان جع

عطار:

ہر کہ از وے نزد انا الحق سر او پود از جاعیت کار
ایران کی طرح ہندوستان کے اکٹر صوفیہ نے بھی وحدت الوجود کی پر جوثی ترجمانی و

تبلغ کی۔ ہندوستان میں چشتہ سلطے کو سب سے زیادہ مقبولیت حاصل ہوئی۔ اس کے مشاک خواجہ قطب الدین بختیار کا کی ، شخ فریدالدین جنج شکر ، شخ نظام الدین اولیاء، شخ اصیرالدین جواجہ قطب الدین بختیار کا کی ، شخ فریدالدین جنج شکر ، شخ نظام الدین اولیاء، شخ اصیرالدین جواغ وہلوی ، سید الرف بہ جا تحیر سمنائی ، سید محمد کیسو دراز ، شخ سلیم چشتی ، شاہ کلیم الدین وہلوی ،

سید حیدر علی شاہ جلالپوری اوران کے خلفاء نے ہمداوست کی اشاعت و تروی میں بڑھ پڑھ کہ کر حصہ لیا۔ علماء میں شخ عبدالحق دہلوی ، شاہ رفع الدین اور مولانا محب اللہ بہاری نے اس نظر ہے کی تائید و تو تی میں کتابیں کھیں۔ مولانا محب اللہ بہاری نے علی فلکل سے یہ نظر ہے کی تائید و تو تی میں کرا ہے اللہ بہاری نے حقال و نام کی دیاب کا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالم تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالم تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالم تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالم تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالم تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالم تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کے بانی شخ احمد خیس ہے ' وحدت و جود کی ہمہ میر مقبولیت کا میالہ تھا کہ جب سلسلہ مجد دیہ کیا ہو کھی و ایک ہو کیا

سرہندی 1 نے ابن عربی کی تعفیر کی تو صوفیہ ہند میں ایک زیردست مباحث اور مجاد لے کا آغاز ہوا۔ لیکن صوفیہ کی ایکن صوفیہ کی ایکن صوفیہ ہند میں ایک زیردست مباحث اور مجاد ہیں ہوا۔ لیکن صوفیہ کی اکثریت کا زبخان ہمیشہ وصدت وجود کی طرف بی رہا۔ چنا نچہ جب اقبال نے بورپ سے لوٹ کر حافظ شیرازی کی مخالفت میں اشعار لکھے تو ملک بحر میں احتجاج کی لہردوڑ می اوراقبال کو و واشعار مثنوی اسرار ورموز سے حذف کرنا پڑے۔

ویدانت، اشراقیت اور ابن عربی کے وصدت وجود میں بنیادی اصول اور قدری مشترک ہیں۔ تینوں نظریے اصدیت ہے کہ وحدت وجود میں بنیادی اصول اور قدری مشترک ہیں۔ تینوں نظریے احدیث ہے کہ وہ کا نکات میں صرف ایک ہی اصل الاصول کے قائل ہیں۔ احدیث کو وحدا نیٹ ہے۔ مظلوط نہ کیا جائے۔ وحدا نیٹ میں خدا کو بخار مطلق اور فاعل باا نقیار سمجھا جاتا ہے جواشیاء کو عدم سے وجود میں لا سکتا ہے۔ اس میں دوئی کا نصور لاز با موجود ہوتا ہے۔ خالتی اور تلوق کی دوئی۔ ویدا نت، اشراقیت اور وحدت وجود میں اس دوئی کو تشلیم نہیں کیا جاتا بلکہ خالتی اور تلوق ذات مطلتی اور کا کا نکات کوایک دوسرے کا عین سمجھا جاتا ہے اور ان میں کی تشم کا انفکاک ناحمکن خیال کیا جاتا کا سکتا ہے۔ اس نظری کی وحدت جیتی ہے۔ کشری یا تعدد اعتباری ہے۔ وجود کی وحدت جیتی ہے۔ کشریت یا تعدد اعتباری ہے۔ وجود کی محد سے مشکرین اور صوفی ہوئے گھتے ہیں:

" بلور لفظی اشراک کے وجود کا اطلاق چند معنوں پر ہوتا ہے جن میں
ایک اطلاق سے کہ شے کی ذات اور اس کی حقیقت کو بھی وجود کہتے ہیں اور
یہ وہی چیز ہے جس سے عدم یا بیستی گریز کرتی ہے اور ناپید ہوتی ہے۔ وجود کا
یہ معنی عدم کے منافی ہے۔ حکماء کی اصطلاح میں وجود کا اطلاق واجب تعالیٰ پرا
کی معنیٰ کی رو سے ہوتا ہے۔ جن لوگوں نے وجود کے لفظ سے واجب تعالیٰ
مرادلیا ہے اُن میں شخ عطار بھی ہیں وہ اپنے فاری اشعار میں فرماتے ہیں نے
اس خداو عدے کہ ہستی ذات اوست جملہ اشیاء مصحب آیات اوست
فردوی طوی اپنی کتاب کے دیبا ہے میں فرماتے ہیں نے
جہاں را بلندی و پستی توئی عمائم چئ ہر چہ ہستی توئی

عارف قوی مولانا جلال الدین روی فرماتے ہیں نے

ما عدم بائیم بستی بائے ما تو وجود مطلقی بستی تما ابن عربی کے مشہور پیرو شخ عبدالکر يم الحيلي "انسان كال" من لكستے ہيں: "موجود کی دوستمیں ہیں۔ایک موجود محض اور وہ ذات باری تعالیٰ ہے

اوردوسری وہ جوعدم سے محق ہاوروہ ذات محلوقات ہیں۔"

احدیت کے تینوں نظریات سریانی 1 ہیں۔ فیکر کا برہمن ، فلاطعوس کی ذات محض ، اور ابن عربی کی ذات مطلق کا نات سے ماوراء ہے تہیں بلکداس کے مظاہر و دون میں جاری و سارى ہے۔مولانا صدرالدين قو توى قرماتے ہيں:

"وه وجود جوظاہر ہے اور ممكتات كے اعيان بر جھايا ہوا ہے اور اس بي مدط ہے، وہ حقائق کی جعیت کے سوا اور محصیس ۔ اس کو وجود عام کہتے ہیں اور سی وہ بی ہے جوتمام مکنات میں سرایت کے ہوئے ہے۔" عالى ملا بادى سزوارى نے "اسرارالكم" من وحدت وجودكى نبايت بليخ اور جامع تعریف کی ہے۔ قرماتے ہیں: الوجود حقیقة واحدة بسیطة (وجود حقیق ہے، ایک ہے

اوربسيط ہے) سے مح کی الدين ابن عربي صفات كوذات كا عين بجھتے ہيں چنانچه وحدت وجود كے اثبات من أن كااستدلال يرتها:

> مفات دات كى عين بي كائتات صفات كى بحلى ب

چونکه صفات عین ذات ہیں

اس لے کا تات ہی عین ذات ہے۔

اُن کے خیال میں وجود مطلق یا ذات واجب تعالی سے علیٰجد و جو شے بھی ہے، وہ معدوم تحض ہے۔ بقول دارافتکوہ ''عارف ومعروف، شاہرومشہود، محبّ ومحبوب، طالب و مطلوب جزیک ذات نیست - ہرکہ جزیک ذات است معدوم محض است ۔'' ويدانتي احديت كوادويتا (جو دونه مو ) كہتے ہيں اور حقيقت مطلق يا ذات بحت كو

' پرم یا یہ من کا نام دیتے ہیں۔ ان کے خیال میں ای یہ من سے کا نکات کا صدور ہوا ہے۔ جیو آتما (انسانی روح) پرم آتما (روح کل) سے جدا ہوئی ہے۔ جب جیو آتما پر مایا یا کثرت و تعدّ د کا فریب واضح ہوجاتا ہے تو وہ مگتی کے حسول میں کوشاں ہوتی ہے۔ یعنی دوبارہ اپنے میدہ میں فنا ہوجانے کی کوشش کرتی ہے۔

فلاطیوس کے نظریے میں بھی وجود ذات محض کے سواکس کا نہیں ہے۔اس کے خیال میں ذات محض سے پہلے عقل کا اشراق ہوا۔ پھرروح کا اور پھر مادے کا۔روح مادے کی آلائش سے پاک ہوکر اپنے مصدر تفیق سے اتحاد حاصل کر سکتی ہے۔ اس نظریے کوعرب نو اشراقیوں نے انفصال (جداہونا) اور انجذ اب (جذب ہونا) کا نام دیا۔ پرم آ تما ذات محض یا ذات مطلق سے وصل یا اتحاد کے وسائل مختلف ہیں۔ اہل سلوک وطریقت میں سے پھے لوگ مجاہدے اور ریاضت کو بردیے کارلاتے ہیں۔ بیمل یا کرم کا راستہ ہے۔ بیمش عشق یا بھگتی کی راہ پرگامزن ہیں اور بعض تظرو تعتق یا جنانا کومؤ شریحتے ہیں۔ .

وحدت الوجود اور وبدانت شماس قدر گهری مماثلت پائی جاتی ہے کہ بعض صوفیہ اپنشدوں کو الہائی کتاب بھے گے اور ہندووں کو اہل کتاب میں شار کرنے گے۔ وارا فکوہ نے پہاس اپنشد فاری میں ترجمہ کرائے اور ترجیے کا نام "سرا کبز" رکھا۔ اُس نے اپنی تالیف" بجئ الجرین" میں وصدت وجود اور ویدانت میں مقاصت کی کوشش بھی کی۔ علاوہ ازیں صوفیہ ہمد نے ریاضت کے بہت سے طریقے ہندو ہوگیوں سے بچھے چنا نچہ مراقے اور سادمی میں صرف نام کا عی فرق ہے۔ اے ایم اے سے مستری کے تصوف اور ویدانت کے درمیان آئے مشترک باتوں کا ذکر کیا ہے۔ وہ لکھتے ہیں:

" دونوں میں جس دم کرتے ہیں، دونوں میں مراتبہ یا سادی ہے۔
دونوں مرشد یا گرو کی خدمت پر زور دیتے ہیں، دونوں مجاہدے اور ریاضت
سے کام لیتے ہیں اور فاقے کرتے ہیں، دونوں ذکر کے قائل ہیں، دونوں تھیدہ
یا مالا سے کام لیتے ہیں دونوں ذات مطلق کے ساتھ اِتحاد و اتصال پر عقیدہ
ر کھتے ہیں، دونوں دوسرے غدا ہب کے پیروؤں کوروا داری کی نگاہ سے د کھتے

وحدت وجود کی تشریج اور و پیرانت اور نو اشراقیت کے ساتھ اس کے ربط و تعلق کا ذکر کرنے کے بعد ہم دیکھیں گے کہا قبال اپنے فکروشاعری کے مختلف ادوار میں اس تصور ہے سمس صد تک متاثر ہوئے تتھے۔

اقبال کو دو واسطول سے وحدت و جود یا ہمداوست کا نظریہ وجی اور ذوتی میراث میں ملا تھا۔ ایک تو وہ برہمن 1 نزاد تھے اور سریان کا تصورصد یول سے ان کے آباد اجداد کے ذہن وعمل میں نفوذ کر چکا تھا اور دوسرے ان کے والد ایک صاحب کشف و حال صوفی تھے جن کے احوال و کرامات کا ذکر اقبال اپنے دوستوں میں کیا کرتے تھے۔عطیہ بیکم ان کے متصوفان درجانات کا ذکر کرتے ہوئے اپنی تالیف "اقبال " میں کھی ہیں:

"ان کی متصوفانہ طبع کی تو فتح کے لئے میں ایک واقعہ پیش کروں گی جو اقبال کواڑکین میں پیش آیا تھا اور جس نے اقبال کے اعماز نظر پر گہرااڑ ڈالا تھا۔ اقبال کی زعدگی کے نفسیاتی احوال پر ان کے والدکی تعلیمات کا اڑ تھا۔ متصوفانہ علم کی تخصیل خاعمان میں موروثی تھی اور اس مقصد کے لئے ان کے والد نے کی مہینے ایک عارف کے ساتھ تخلیے میں بسر کئے تھے۔ ان کے والد نے اپنا یعلم اپنے بیٹے اقبال کو دیا جو اس وقت اعلیٰ علوم کی تخصیل کے لئے تیار نہیں موجود تھا جے اقبال کے دیا جو اس وقت اعلیٰ علوم کی تخصیل کے لئے تیار نہیں سے لیکن جو موجود تھا جے اقبال کے دیا جو دسینیا۔"

اس کے بعد عطیہ بیگم نے اقبال کے والد کی گرامت کا واقعہ بیان کیا ہے جے خود اقبال نے انھیں سنایا تھا۔ ان حقائق کے پیش نظر ہمیں تیجب محسوں نہیں ہوتا جب ہم دیجھتے ہیں کہ اپنی شاعری کے ابتدائی دور میں بقول میاں محمد شریف ہے صاحب ''اقبال صرف نو فلاطونی عی نہ شخے بلکہ دصدت الوجود پر کا ملا یقین رکھتے شخے''اس زمانے میں فلاطیوں کی طرح اقبال کو فطرت کے مناظر میں ہر کہیں محبوب ازلی کے جمال جہاں آ راء کی تجلیاں دکھائی دیتی تھیں۔

1 انھیں خود بھی اس کا احساس تھا۔ ہے جو پیٹانی پہ اسلام کا ٹیکا اقبال

> میں اصل کا خاص سومناتی 2 جمالیات اقبال کی تفکیل

كوكى پندت جھے كہتا ہے تو شرم آتى ہے

آبا میرے لاتی و مناتی

فلاطیوی نے ذات بھن کا تضور حسن ازل کی صورت میں کیا تھا۔ اس کا عقیدہ تھا کہ مجوب حقیق کے حسن و جمال کے جلوے دنیا کی تمام اشیاء میں پر تو تھن ہیں جنعیں دکھے دکھے کر طالبان صادق اور عشاق حقیق کے دل تڑپ تڑپ جاتے ہیں۔ اقبال نے اس دور کی تھموں میں بڑے ولولہ انگیز اور دلآ ویز پیرائے میں ان خیالات کا اظہار کیا ہے۔

خورشید میں قریل تاروں کی انجمن میں شاعر نے جس کود یکھا قدرت کے باکلین میں شاعر نے جس کود یکھا قدرت کے باکلین میں شبخ کے موتیوں میں چھولوں کے پیریمن میں بنگامہ جس کے دم سے کاشانہ چمن میں بنگامہ جس کے دم سے کاشانہ چمن میں

جس کی نمود دیکھی چیٹم ستارہ بیں نے خورش صوفی نے جس کودل کے ظلمت کدے بیں پلا شام جس کی چک ہے پیدا جس کی مہک ہویدا شبنم صحرا کو ہے بسایا جس نے سکوت بن کر ہنگام صحرا کو ہے بسایا جس نے سکوت بن کر ہنگام دیں۔۔۔ کی گود میں بلی دیکھ کر'' فرماتے ہیں:

صورت دل ہے یہ چیز کے باطن میں کمیں رُوح خورشید ہے خوان رگ مہتاب ہے عشق توریدہ ہے کہ ہرشے میں جھلک ہے اس کی کہیں گو ہر ہے، کہیں اشک، کہیں شبنم ہے فاص انسان سے پھے دسن کا احساس نہیں معید دہر میں ماند کے ناب ہے عشق دل ہر ذرہ میں پوشیدہ کسک ہے اس کی کہیں ساان مسرت کہیں سازغم ہے در جگنو میں کہتے ہیں:

انسان میں وہ بخن ہے غنچ میں وہ چک ہے وال چا عدنی ہے جو پچھ، یاں دردی کس ہے نغرہ ہے ہوئے بلبل، یو پھول کی چیک ہے جنومیں جو چک ہے وہ پھول میں مہک ہے حن ازل کی پیدا ہر چیز میں جھلک ہے
یہ چاعد آسال کا شاعر کا دل ہے گویا
اعداز گفتگو نے دھوکے دیے ہیں ورنہ
کشرت میں ہوگیا ہے وصدت کا رازمخفی

جھلک تیری ہویدا جا عض میں تارے میں روانی بحر میں افزادگی تیری کنارے میں چک تیری عیاں بکی میں آتش میں شرارے میں بلندی آسانوں میں زمینوں میں تری پستی

مال دصدت عیاں ہے ایسا کہ توک نشر سے توجو چھیڑے بیتیں ہے جھے کو گرے رکے گل سے قطرہ انسان کے لیو کا

فلاطيوس كاعقيده تفاكدانسان كى رُوح اين مصدر حقيقى سے جدا ہوكر ظلمت كده آب وكل ميں جران وسركردال ہے اور محبوب ازلى كے فراق ميں نالہ و فرياد كرتى رہتى ہے۔ اگروہ ریاضت اور مجاہدے سے کام لے تو بقول اس کے دوبارہ بحر دکا اتحاد بحر د کے ساتھ ممل میں آسکتا ہے۔ مولانا روم نے معنوی میں بھی تصور پیش کیا ہے:

ہر کے عو دُور ماعداز اصل خویش بازجوید روزگار وصل خویش بلبلال راعش بازی باکل است از حانجا کار آنجای رود

آنچہ از در یا بدریا ی زود حافظ شرازی ای مضمون کواسیت وجد آورانداز بین بیان کرتے ہیں:

خوال ا دے کہازیں چرو پردو یکنم رَقِم بدكش رضوال كدمري آل يمنم چود سراچه ترکیب تخت بند تم

اقبال نے "معن" من الحس خیالات کی تغیروتشری کی ہے:

آواز کن موئی تیش آموز جان عشق اك آ كھ لے كے خواب يريشال بزار د كھ شام فراق می میمی میری مود کی زيب ورخت طور مرا آشيان تما غربت ے عمکدے کووطن جاما ہوں میں

ميح ازل جوحس موا دلتان عشق به حم تھا کہ مکشن کن کی بہار ویکھ جھ سے جر نہ ہوچے تجاب وجود کی وہ دن مے کہ تید سے ش آشا نہ تھا قيدى مول اورقض كوچن جانا مول ين

جرو بارا روئے باسوے کل است

مجاب چيره جال سي شود غبا ريم

چنیں فنس ندسزائے چوس خوش الحانیست

چگونه طوف منم و رفضائے عالم قبرس

طوق گلوئے حس تماشاپند ہے اے متع! میں اسر فریب نگاہ ہول یام حرم بھی، طائریام حرم بھی آپ كلكاتبيل كه ناز جول من يا تياز جول چر چیز نہ جائے قصہ وارو رس کیں

بے سلسلہ زمان و مکال کا کمند ہے منزل کا اشتیاق ہے م کردہ راہ ہوں صیاد آپ طقه دام ستم مجمی آپ میں حسن ہوں کہ عشق سرایا محداز ہوں بال آشائے لب ند ہو راز کہن کہیں

آ خری اشعار میں وصدت وجود کی پر جوش تر جمانی کرتے ہیں اور دار وران سے بال بال فی جاتے ہیں۔ جب سوای رام تیرتھ نے دریائے گئا میں ڈوب کر خودگئی کرلی تو اقبال ان کے اس اقدام سے بوے متاثر ہوئے اور آخی کے نام سے ایک نظم کھی جس میں فنافی اللہ کا وجودی اور ویدائی تضور پیش کیا ہے:

پہلے گوہر تھا 'بنا اب گوہر نایاب تو بیں ابھی تک ہوں اسیر اتمیاز رنگ وبو بیہ شرارہ بھ کے آتش خانہ آذربنا لا کے دریا بی نہاں موتی ہے الا الله کا

ہم بغل دریا سے ہا نظرہ بیتا ب تو آہ! کھولاکس ادا سے تونے رازرنگ وہو من کے غوعا زعرگی کا شورش محشر بنا نفی ہت ایک کرشہ ہے دل آگاہ کا

اس زمانے میں وہ اثبات خودی کی بجائے نفی ہستی کے قائل تھے جو وصدت وجود نوقلاطونیت اور ویدانت کا ایک بنیادی تصور ہے۔ اس نقم میں وہ خاص طور پر سریان کی آ ریا کی روایت سے متاثر دکھائی دیتے ہیں اور اہنکاریا خودی اور پردہ ہستی کوراہ سلوک وطریقت، میں حائل ہجھتے ہیں منصور حلاج کا مشہور شعر ہے:

بینی و بینک انی لنا عنی ارفع بلطفک انی من البین (میرے اور تیرے درمیان صرف "مین" حاکل ہو کر جھڑ رہا ہے اپنے لفف وکرم سے اس "مین" کودرمیان سے تکال دے۔) حافظ میرازی اس مضمون کو یوں اوا کرتے ہیں:

تؤخود حجاب خودى حافظ ازميال برخز

نقاب و پرده تدارد بمال دلمر من اقبال نے کویاس شعر کا ترجمہ کردیا ہے:

میری ہستی بی تھی خود میری نظر کا پردہ اٹھ گیا برم سے بیں پردہ محفل ہوکر وحدت وجود کی البیات سے آفاقیت اور وسعت مشرب کی اخلاقی قدریں وابستہ ہیں۔ جوسونی یا وبیدائتی میہ جات ہو کہ ہرشے کا صدور ایک بی ذات مطلق سے ہوا ہے وہ اسپنے آپ کو ندہبی عصبیت اور فرقہ وارانہ جانب داری سے بالا تر بچھنے لگتا ہے۔ جب اس کاعقیدہ یہ ہوکہ کا نئات کے تمام مظاہر میں محبوب حقیقی کاحس و جمال جلوہ قلن ہے تو وہ لاز ماکسی انسان

ے نفرت کرنے یا عناور کھنے کو آ داب علق و محبت کے منافی خیال کرے گا۔ یہی وجہ ہے کہ

وجودی صوفیہ نے بمیشہ خدمت طلق ، روا داری اورحسن سلوک کو اپنا شعار بنایا ہے۔ ابن عربی اس انسانیت پرورنقط نظری ترجمانی کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

لقد كنت قبل اليوم انكر صاحبي ازالم یکن دینی الی دینه وانی وقد صارقلبي قابلاً كل صورة فمرعى لغزلان و ديرلرهبان والواح توراة و مصحف قران وبيت ليزان وكعبته قاصدا ركائيه فالحب ديني وايماني ادين بدين الحب انى توجهت

(آج کے دن سے پہلے میرا بدحال تھا کہ جس ساتھ کا دین جھ سے نہ ملا۔ اس کا انکار کرتا اور اے اجنبی مجھتا۔ لیکن اب میرا دل ہرصورت کو تبول كرتا ہے۔ وہ چاگاہ بن كيا ہے غزالوں كى اور دير رابيوں كے لئے، آگ یو بے والوں کا آتش کدہ اور ج کا تصد کرنے والوں کا کعباتوریت کی الواح اورقرآن كالمحفد-اب نديب عشق كايرستار بول عشق كا قافله جدهم بحص لے جائے مرادین بھی عشق ہاور مراایان بھی عشق ہے۔)

مولانا روم بھی عشق کوادیان کا جو ہر بھے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ جب دل میں عشق حقیقی کی تؤے پیدا ہو جائے تو ادیان و غداجب کے اختلافات باطل ہو جاتے ہیں۔ کیونکہ بقول ان کے:

ع قد ب اعتق از جدد ي باجدااست

اقبال اس دور می وصدت وجود کے قائل سے۔اس لئے این عربی اور روی کی طرح خدمت خلق اور بمدردی انسانی کوحس اخلاق کا جو برجھتے تھے اور اس بات کے آرزومند تنے كرتمام نوع انسان كوائي توم اور سارے جہان كواپنا وطن بچھنے لليں۔ اپن نظم "آ فاب مجے" میں اس اعداز نظر کو بڑی خوبصورتی سے پیش کیا ہے:

بسته رنگ خصوصیت نه مومیری زبال نوع انسال قوم مومیری وطن میراجهال دیدہ باطن پہرازنظم قدرت ہوعیاں ہوشنا سائے فلک عمع تخیل کا وُحوال

1 'نيا شواله كاايك شعر جها قبال في بعد من حذف كرديا تعااس همن من قابل غور ب: اکنی ہے دہ جوزگن کہتے ہیں ہیت جس کو حرموں کے بیکھیڑے اس آگ شی جلادیں

عقدهٔ اضداد کی کاوش نه تربیائے جمعے حسن عشق انگیز ہر شے میں نظر آئے جمعے

صدمہ آجائے ہوا سے گل کی پٹی کو اگر اشک بن کرمیری آ تھوں سے فیک جائے الر ول میں ہوسوز محبت کا وہ چھوٹا ساشرر نور سے جس کی ملے راز حقیقت کی خبر

> شلید قدرت کا آئینہ ہو دل میرا نہ ہو سر میں جز ہدردی انساں کوئی سودا نہ ہو

وجودی صوفیداور قلاسفہ کی المہیات سے اختلاف کی مخبائش ہو سکتی ہے لین اس حقیقت سے انکارنہیں کیا جاسکا کہ انھوں نے رواضین کی طرح صدیوں تک انسانیت عالیہ کے نضور کی پاسپانی کی وہ ملک و ملت اوررنگ و زبان کے فرق کوروانہیں رکھتے اور سلم کل کی دعوت دیتے تھے۔ ہمرکیف یورپ کے دوران قیام میں بھی ایک مدت تک اقبال 'وصدت اوجود' کے قائل رہے۔ اُن کے استاد پر وفیسر میلئے گارٹ کا ایک خط محفوظ ہے جس میں انھوں نے اقبال کو کلھا تھا کہ ایام طالب علمی میں تو آپ وصدت وجود کے قائل تھے اوراب اس کی خالفت کرنے گئے ہیں۔ عطیہ بیٹم اپنی تالف '' اقبال' میں گھتی ہیں کہ اقبال جب انگستان میں تحصیل علم کے لئے مقیم سے تھے تو مجلوں میں اکثر حافظ شرازی کے اشعار ذوق وشوق سے میں تھے اوران میں اکثر حافظ شرازی کے اشعار ذوق وشوق سے میں تھے ان کے الفاظ ہیں:

"اس لئے میں نے ان کے چندا شعار حسب موقع پڑھے۔ جھے یہ معلوم ہوا کہ
اس لئے میں نے ان کے چندا شعار حسب موقع پڑھے۔ جھے یہ معلوم ہوا کہ
اقبال مجی حافظ شیرازی کے بڑے مداح میں۔انھوں نے کہا "جب جھ پر
حافظ شیرازی کی کیفیت طاری ہوتی ہے تو اس کی روح میرے اعد حلول کر
جاتی ہے اور میری شخصیت حافظ شیرازی میں کھو جاتی ہے اور میں خود حافظ
میرازی بن جاتا ہوں ۔۔۔۔ " مجھے محسوں ہوا کہ اقبال فاری شعراء میں سب
نیادہ حافظ شیرازی کے قائل تھے۔"

عطیہ بیتم نے اس کتاب میں ایک واقعہ ایسا بھی بیان کیا ہے جس سے معلوم ہوتا تھا کہ اقبال ندصرف نظریاتی لحاظ سے وحدت وجود کے قائل تنے بلکہ ایک صاحب حال صوفی بھی

تقدوه لصى بين:

"122/اگست 1907ء کے دن ہا کڈل برگ کے عملی اور حقیقت پندانہ ماحول میں نضوف کی فضا پیدا ہوگئ اور بو نیورٹی کے پروفیسر جران تھے کہ اقبال کو کیے اس حالت استفراق و ازخو وارفگی ہے واپس ہوش میں لا کیں جس میں وہ گزشتہ رات سے کھوئے بیٹھے تھے۔فراؤ پروفیسر سینے شال اور فراوکین وج ناسٹ نے جب اقبال کوایک جالد بت کی طرح ہے سی وٹرکت بیٹھے سامنے کی کھلی کتاب میں نظریں گاڑے ویکھا تو ان کے اوسان خطا ہو سینے سامنے کی کھلی کتاب میں نظریں گاڑے ویکھا تو ان کے اوسان خطا ہو سینے ۔اقبال ایت گروو پیش سے قطعی بے خبر دکھائی دیتے تھے۔تمام لوگ سیر کو جائے۔" جائے اسٹے ہوئے جو اقبال کوائی حالت میں بیٹھا ویکھ کرمبہوت ہوگئے۔"

معلوم ہوتا ہے کہ 'مابعد الطبیعیات ایران' لکھنے کے بعد اقبال کے خیالات وعقائد میں نمایاں تغیر رونما ہونے لگا۔ بی تغیر کیوں اور کیے رونما ہوا اس کے متعلق شواہد موجود نہیں ہیں۔ بدالبت معنی ہے کہ قیام یورپ کے اواخریس اقبال اقوام وطل اسلامیدی ہمد گیر پسماعد گ اورسیای زبوں حالی کے اسباب وعوامل پر اکثر خور وخوش کرتے رہتے تھے۔ انھیں ایام میں اتھیں جرمن فلاسفہ بالخصوص فشفے اور عشفے کو بالاستیعاب مطالعہ کرنے کا موقع ملا۔ فشفے کے نظریات میں اُن کی گہری دلچیں کی وجہ بیٹی کہ جب ہولین نے جنگ جینا میں جرمنوں کی متحدہ فوج کو فکست فاش دے کران کی کر ہمت تو ڑکررکھ دی تو فشے نے اسے ہم وطنوں میں جوش كردار اور جذبه على كو بيداركرنے كے لئے اسے مشہور"خطبات" كھے تھے۔اقبال نے بھی فشے کے تتبع میں اقوام اسلامیہ کوخواب غفلت سے بیدار کرنے کا عزم صمیم کیا۔ چنانچہ اقبال كانظرية خودى فضع بى سے مستعار ہے۔اس اجمال كى تفصيل آ كے آ ئے كى۔بالفعل اس امر کی طرف توجہ ولا نا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ اس کے بعد اقبال نے اپنی شاعری کو تجدید ملت كے لئے وتف كرديا۔ انھوں نے " مابعد الطبيعيات ايران " خالص فلسفياندا نداز مي لكسي تقى ليكن اس کے بعدان کے افکار پر متکلماندرنگ غالب آ گیا۔انھوں نے تاریخ اسلام کا مطالعدائے نے زاویہ نگاہ سے کیا تواس نتیج پر پہنچ کہ نظریہ وحدت وجود جے وہ مجمی تصوف کا نام دینے

کے تھے، سلمانوں کے سیاس اور عسری تنزل کا واحد ذے دار ہے۔ ان کے خیال کے مطابق اس کی اشاعت نے مسلمانوں میں زاویہ نشینی، رہبانیت اور نفی ہتی کے خیالات کو رواج دیا تھا۔ اگر اقبال ابن خلدون کی طرح تاریخی عمل کا دقت نگاہ سے جائزہ لیتے تو انھیں معلوم ہو جاتا کہ مسلمانوں کے زوال کے متعدد سیاس، معاشرتی، عسری اور اقتصادی اسباب بھی تھے۔ صوفیہ کے حلقوں میں وحدت وجود کی اشاعت کو زیادہ سے زیادہ ایک علامت سمجھا جاسکتا ہے سبب قرار نہیں دیا جاسکتا۔ بہر حال اقبال نے وجود کی صوفیہ اور ان کے افکار وآراء کے خلاف مبب قرار نہیں دیا جاسکتا۔ بہر حال اقبال نے وجود کی صوفیہ اور ان کے افکار وآراء کے خلاف بر جوث جہاد کا آغاز کیا۔ این عربی کی تغلیمات کو کفرول زعرف قرار دیا اور حافظ شررازی کو مفقیہ منہ بخوارگاں' کا لقب دے کر کہا:

جامش از زبر اجل سرمایه دار عداد به بول رستاخیز أو از دوجام آشفته شدد ستار أو مایه دایه قسمت قارول شود موشیار از حافظ صببا گسار رئین ساتی خرقت پربیز أو نیست غیر از باده در بازار أو چول خراب از بادهٔ مملکول شود

محم محل آه در کهسار کاشت طاقت پریار با فردا نداشت مسلم و ایمان اُو زُمّار دار رفته اندر وینش از موگان یار حافظ شیرازی کے ساتھ یونانی فلنی افلاطون پر بھی طوروتعریض کا آغاز کیا اور اسے

"" گوسفند قدیم" کا لقب بخشار را به اوّل فلاطون کیم کوسفند سے در لباس آ دم است کیم او برجان صوفی محکم است

اقبال نو اشراقیت کے باتی فلاطیعوں پرطنز کرتے تو ایک حد تک اس کا جواز بھی پیدا ہوجا تا۔لیکن افلاطون کے افکار ہوجا تا۔لیکن افلاطون کو سفند قدیم قرار دیتا انصاف سے بعید ہے۔افلاطون کے افکار میں ہیں ہیں کہیں کشف وعرفان کے عناصر موجود ہیں لیکن اس کا نظریۂ امثال خالص عقلی اور منطقی ہے۔اس کے علاوہ افلاطون صاحب عزبیت تھا۔اس نے سائز اکیوز میں اصلاحات

نافذ کرنے کی کوشش کی جس پروہاں کا جابر حاکم اس سے خفا ہوگیا اور اسے قزاقوں کے ہاتھ غلام بنا کر چھ ڈالا۔

مقام جرت ہے کہ اقبال نے تمام وجودی صوفیہ و فلاسفہ کی سخت مخالفت کی لیکن مولانا جلال الدین روی کو جو وحدت وجود کے مشہور اور ممتاز تر جمان سمجھے جاتے ہیں نہ صرف منتقی قرار دیا بلکہ ان کو اپنا پیر و مرشد بھی تنلیم کرلیا اور خود مرید ہندی کے نام سے ان کے سامنے زانو کے تلمذت کیا۔ اسرار خود کی بی کہتے ہیں:

باز برخوانم نے فیضِ پی زوم وفتر سربست اسرایہ علوم جان او از شعلہ با سرمایہ دار من فروغ کیک نفس مثلِ شرار معمع هیخوں ریخت پر بردانہ ام باوہ پورش کردہ پر بیانہ ام پیر زوی خاک را اکسیر کرد از خبارم جلوہ با تقیر کرد

موجم و در بحرِ او منزل عمم ندگانی از تابنده حاصل عمم من که مستی با نه صبیائش عمم ندگانی از نفسیائش عمم من که مستی با نه صبیائش عمم ندگانی از نفسیائش عمم جیما که سطور بالای قرکر بوچکا ہے مولانا روم، مولانا صدرالدین قونوی کے واسلے سے شخ اکبراین عربی سے مستقید و متاثر بوتے تھے۔ تمام مورضین و شارعین کا اس بات پر اتفاق ہے کہ مولانا روم و صدت و جود کے نہ صرف قائل تھے بلکہ اس کے پر جوش مبلخ بھی تھے۔ فلاطیوس اور این عربی کی طرح آن کی المہیات کا بنیا دی تضور ہے ہے کہ ارواح انسانی ما خذ حقیق سے صادر ہوئی ہیں اور اس کی طرف بازگشت کے لئے جدو جہد کرنا انسانی کوششوں کا متصور و منتین ہے۔ مولانا روم کی مشوی کا آغاز اس عقید ہے کی ترجمانی سے ہوتا ہو ہوئی ہے۔ ابتدائی اشعار میں وہ نے کو انسانی روح کا علامتی مظیر قرار دیتے ہیں جو اپنے نیتاں یا عالم لا ہوت کی جدائی میں نالہ کناں ہے۔ اس کے ساتھ مولانا روم نفی ہتی پر زور دیتے ہیں جو اپنے نیتاں یا

عیست توحید خدا آمونقن خویشنن را پیش واحد سونقن گرهمی خوای که بفروزی چو روز بستی خود بم پوشع شب بسوز زائکہ ہتی سخت مستی آدرد عش ازمر، شرم ازول می رود مر کہ از ہتی خود مفقود محد منتہائے کار او محمود محد اورنو فلاطونیوں کی طرح سریان کے قائل ہیں ع در دو عالم غیر یزداں نیست کس

ایک جگہ کہاہے:

جله معثوق است و عاشق پرده زعره معثوق است و عاشق مرده اس شعری شرح می علامه عبدالعلی برالعلوم کلمتے ہیں:

"تمام موجودات عين معثوق بين جوذات بق به اور عاشق جوتعينات اور تفسات بين بايا جاتا بي كفن أيك يرده به أكريه يرده أنه جائز تمام عالم بايود بوجائدات من بايا جاتا بي كفن أيك يرده به أكريه يرده أنه جاور عاشق عالم بايود بوجائد ال طرح معثوق يعنى ذات بن زعره جاويد به اور عاشق مثل مرده به كونكه عاشق كا وجوداوراس كي حيات وموت خدا بي كي أيك شاك بهر جلوه كر بونا چا به تو تما م عالم نيست و بايود بوجائد واس شان كي بغير جلوه كر بونا چا بهتو تما م عالم نيست و بايود بوجائد الله عالم نيست و بايود بوجائد الله عالم نيست و

برالعلوم كے علاوہ محد رضاء احد حسن كانپورى اور محد نذير عرشى نے مشوى روم كى شرح ميں مولانا دوم كے علاوہ محد رضاء احد حسن كانپورى اور محد نذير عرشى نے مشوى روم كى شرح ميں مولانا روم كے عقيدہ وحدت وجودكى جا بجا تشريح كى ہے۔ دوسرے علاء بحى مولانا روم ميں كھنے روم كو وحدت وجودكاتر جمان حسليم كرتے ہيں۔مولوى شيلى نعمانى سوائح مولانا روم ميں كھنے

:0

"وصدت وجود کا مسئلہ بظاہر غلط معلوم ہوتا ہے اور اہل نظر کے نزد کیک تو اس کے قائل کا وی صلہ ہے جومنصور کو دار پر ملا تھا لیکن حقیقت ہے کہ وصدت وجود کے بغیر جارہ نہیں۔"

اس کے بعد وحدت وجود کے جوت میں دلائل دے کرفر ماتے ہیں:
'' مولا تا روم وحدت وجود کے قائل ہیں۔ان کے نزد یک تمام عالم اس
ہستی مطلق کی مختلف شکلیں اور صور تنیں ہیں اور اس بنا پر صرف ایک ذات واحد
موجود ہے اور تعدّ د جومحسوں ہوتا ہے محض اعتباری ہے۔''

ظفيه عبدالكيم مابعد الطبيعيات روى من من رقطراز بين:

دمنتوی مولانا روی ایک تراشاہو پہلو دار بلور ہے جس میں سامی وحدانیت، بونانی عقلیت، فیٹا غورٹی عناصر اور الیاطی نظریات وجود و امکال، فلاطون کا نظریہ عیون، ارسطو کا نظریہ تعلیل و ارتقاء، فلاطیوس کی ذات بحت اور والہانداز خودرفکی، جو ذات بحت سے اتحاد کا باعث ہوتی ہے .....اور این عربی کے نظریہ وحدت الوجود کے تکس پڑر ہے ہیں۔"

بروفيس محرشريف وصاحب فرماتے بين:

"ا قبال مابعد الطبیعیات میں تو بطلی مُر بِی بن گے اور اسلام کو از سرنو تازگی دیے اور اسلام کو از سرنو تازگی دیے اور سلمانوں کو ابطال کی ایک عظیم الثان توم بنانے کی خواہش ستانے گئی ۔انھوں نے رُومی کو اپنا پیرو مرشد قرار دے نیا اور ان کی مثنوی کے ان تمام حصوں کو نظر انداز کر دیا جن کی وحدت الوجودی تعیر بھی ممکن ہوگئی تھی۔"

خودا قبال نے دیباچہ پیام شرق جی مولانا روم کے ہمدادی ہونے کا اعتراف کیا ہے۔ جرمن شاعر محے کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"معلوم ہوتا ہے کہ اس نے روی کے کلام پر غائر نگاہ نیس ڈالی کیونکہ جو مخص سپونوزاد (ہالینڈ کا ایک قلفی جو وصدت الوجود کا قائل تھا) کا مداح ہواور جس نے برونو (اٹلی کا ایک وجودی قلفی) کی جماعت میں قلم اٹھایا ہو اُس سے ممکن نیس کرزوی کامخر ف ندہو۔"

سوال یہ پیدا ہوگا کہ اقبال نے شخ اکبرخی الدین ابن عربی کو تعلیمات کو کفرو زندقہ قرار دینے کے بعد شخ کے ایک پیرو اور تمنع کو اپنا پیرو مرشد کیوں منتخب کیا؟ اقبال کے بعض شار حین نے بھی اس دفت کو مسوں کیا ہے اور دو ایک جے نے تی المقدور اس اشکال کو رفع کرنے کی کوشش بھی کی ہے لیکن اس کوشش جی وہ مولا نا روم کی وجودی المہیات سے کھمل طور پر قطع نظر کر لیتے ہیں اور باربار ان کے قدر واختیار، ارتقاء اور تصویر عشق کو معرض بحث جی لاتے ہیں افر باربار ان کے قدر واختیار، ارتقاء اور تصویر عشق کو معرض بحث جی لاتے ہیں

1 جمالیات و اقبال کی تفکیل از جمد سید سجاد رضوی) 2 ملاحظه موجناب بشیراحمد و ارکی انگریزی تالیف "مطالعه فلفه اقبال" اور پھران کی مطابقت اقبال کے افکار سے کرتے ہیں۔ حالانکہ کی مفکر کے اخلاقی وعملی نقط نظر کواس کے البیاتی نظریے سے جدا کر کے مطالعہ نہیں کیا جاسکتا کیونکہ اس کی اخلاقی قدریں اور عملی نصب العین اس کی البیات ہی سے متفرع ہوتے ہیں۔ بہرحال ہم اُن کے دلائل کا جائزہ لینے کی کوشش کریں گے۔

1- شارعین اقبال کا اقعاہے کہ مولانا زوم کے قدر داختیار سے جدو جہد کا وہ مغہوم متباور ہوتا ہے جو اقبال کے فکر ونظر کا سنگ بنیاد ہے۔ یادر ہے کہ مولانا زوم معتز لہ کی طرح کھل قدروا ختیار کے قائل نہیں ہیں۔ انھوں نے جا بجا معتز لہ پر طعن وتعریض کی ہے ان کا مسلک قدرو چرکے بین بین ہے۔ وہ اشعری المذہب خصاس لئے بعض جگہ وہ اشاعرہ کی طرح چر مطلق کی طرف بھی مائل ہوجاتے ہیں:

گفت یزدال بم رقود زی مرم چول قلم در پنجهٔ تقلیب رب فعل پدارد به جنش از قلم

حال عارف این بود بے خواب ہم خفتہ از احوال دنیا روز و شب آکہ او پنجہ نہ بیند در رقم آکہ اور چگہ فرماتے ہیں:

پیش قدرت طلق جملہ بارگہ عاجزاں چوپیش سوزن کارگہ جدوجہدیاریاضت اور عمل سے ان کامتھودیہ ہے کدروح انسانی کی طرح قید آ ب وگل سے نجات حاصل کر کے دوبارہ اپنے مصدر حقیق تک رسائی حاصل کرے۔ وہ اقبال کی طرح ایسے تقدر وافقیار کے قائل نہیں ہیں جس کے طفیل انسان خدا کا ہم رجہ اور برابر کا شریک بین سکتا ہے۔۔۔

جہاں اوآ فرید، این خوب تر ساخت کمر با این د انیا ز است آ دم علی ارتفاء کا جوتصور ملک ہوہ خالطیوں کے۔ مثنوی مولانا زوم علی ارتفاء کا جوتصور ملک ہوہ خالصتاً نو ظاطونی ہے۔ فلاطیوں کے نظرید کی زو سے ارواح انسانی عقل اوّل سے جدا ہو کر عالم مادی کی بند شوں علی گرفتار ہو گئی ہیں۔ اسے تنزل (ینچے آنا) کا نام دیا گیا ہے۔ جب بیارواح مجاہدے اور زہد د تفتض کی مدد سے قید آ ب وگل سے رہائی پالیتی ہیں تو عقل اوّل کی طرف اینا ارتفائی سنر شروع کرد تی ہیں۔ اسے صعود (اور یہ جانا) کہا جاتا ہے۔ تنزل اور صعود کا یہ نظریہ صوفیا نے اسلام نے

فلاطیوس سے اغذ کیا تھا۔ اخوان السفانے اپنے رسائل میں اسے بالنفصیل پیش کیا ہے۔ ان کے بعد ابن مسکویہ نے ''الفوز الاصغر'' میں اس کی تشریح کی ہے۔ فارائی ، ابن بینا ، ابن عربی ، صدر الدین شیرازی ، ملا ہادی سیزواری وغیرہ نے بھی اس کوائی فکرونظر کامحور بنایا ہے۔

فلاطیوس کہتا ہے کہ صعود کی طرف حرکت ارتقائی حرکت ہے۔ بعنی ارواح مادے ک بندشوں سے گلوخلاصی باکراہیے ماخذ ومصدر کی طرف ارتقائی سنرشروع کرتی ہیں۔اخوان السفائے این رسائل جلد 3 میں اس پر بحث کی ہے اور اس کی عقلی توجید کرتے ہوئے کہا ہے كمعدنيات كى ترقى كا آخرى درجه نباتات ساورنباتات كارتقاء كا آخرى درجه حيوانات سے اور حیوانات کی ترقی کا آخری درجہ انسان سے اور انسان کے ارتقاء کا آخری درجہ ملائکہ ے ملا ہوا ہے اور ملا تکہ کے بھی مختلف درجے ہیں۔ ابن مسکویہ نے نبوت پر استدلال کرتے ہوئے انسان کی روحانی ترقی کے مختلف مدارج برتفعیلی بحث کی ہے۔ ابن عربی نے انسان كالل يا قطب كوانساني روح كى ترقى كى آخرى منزل قرار ديا ہے۔ ان كى تقليد يل مولانا روم نے بھی اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ انسان حیوانات کے دریے سے ترقی کر کے انسان کے درے تک چینے ہے اور یمل ارتقاء انسان پر زک تبیں جائے گا بلہ جاری رہے گا اور انسان كامل كے ظہور يرمنتي موكا عبدالكريم الجيلي مؤلف" انسان كامل" كے خيال ميں وجودِ تحض يا ذات واجب تعالی کا نزول مختلف مراحل میں ہوا ہے۔جن کو وہ احدیت (ایک ہونا) ہُویّت (وہ ہونا) اُنیت (میں ہونا) کہتے ہیں۔ان کے خیال میں انسان در حقیقت آفاقی عقل ہے جو گوشت ہوست میں ظاہر ہوئی ہے۔ اور ذات مطلق کو عالم طبیعی سے مسلک کررہی ہے۔ صوفی ان مراحل سے گزر کرصعود کا راستہ طے کرتا ہاور انسان کال بن کر اور صفات سے معرا ہو کر دوبارہ ڈات مطلق میں جذب ہوجاتا ہے۔1

ارتقاء کے اس نو فلا طونی تصور کو برگسال اور الگو غذر کے ارتقاء تخلیقی اور اتقاء بروزی کے روپ میں پیش کر کے اقبال اور ان کے شار حین خلطِ محت اور انتشارِ خیال کا باعث ہوئے ہیں۔ ان نظریات میں بعد المشر قین ہے۔ برگسان مرور محض کو کا نئات کا اصل الاصول سمجھتا ہے اور عمل فطرت میں کسی مقصد ومعنی کا قائل نہیں ہے۔الگو غذر کے خیال میں

یزدانیت جو کا نکات میں جاری وساری ہے ارتقائے کا نکات کے ساتھ ساتھ حکیل پذیر ہورہی ہے۔ اقبال کے نظریات زمان وارتقاءان فلاسفر سے ماخوذ ہیں۔روی کے نوفلاطونی تصور ارتقاء سے ان کو دُور کی نبست بھی نہیں ہے۔ خلیفہ عبدالکیم '' تشبیبات روی' میں فرماتے ہیں:

"عارف روی ارتفائی صوفی ہیں گران کے نظریات ارتفائحض طبیعیاتی اور حیاتیاتی نظریات سے بہت کھا لگ ہیں۔ان کے نزدیک تمام ہتیاں خدا سے صادر ہو کر خدا کی طرف واپس جا رہی ہیں۔اس رجعت الی اللہ میں ارواح درجہ بدرجہ بلند ہوتی چلی جاتی ہیں۔ آغاز سفر بھی ذات الجی ہے اور منزل مقصود بھی خدا ہی ہے۔"

2- ارتفاء کی طرح مولانا روم کا تصویر عشق بھی سراسر ٹو قلاطونی ہے۔ قلاطیوس نے ذات محض کو مجوب عقیق کا نام دیا اور کہا کہ اس کا حن و جمال عشق کا متقاضی ہوتا ہے۔ اس لئے عشق کی بدولت بی نظام کا نکات برقرار و بحال ہے۔ جیسا کہ عبدالسلام عدوی نے ''اقبال کا لئ' بیں لکھا ہے عشق کا لفظ قرآن حدیث اور جابلی شعراء کے کلام بیں کہیں استعال میں نہیں آیا۔ سب سے پہلے عشق اور اس کی جملہ خصوصیات کو قلفہ انٹراق نے نمایاں کیا۔ اخوان السفا نے جو ٹو قلاطونی تھے عشق کے تمام نظریات اپ رسائل بیں چیش کے بیں اور کہا کہ ''عشق نام ہے معثوق کے ساتھ متحد ہونے کی سخت کوشش کا۔'' اس کے بعدوہ کتے ہیں کہ جو محد تقاری اس نظرید کے قائل ہیں ان کا مطلب یہ ہے کہ اتحاد صرف روحانی اُمور کا خاصہ ہے کہ کی کہ جسمانی چیزوں ہیں اتحاد نہیں ہو سکتا۔ انٹراتی قلسفیوں کا بی عشق صوفیائی شاعری ہیں آیا۔ مولوی عبدالسلام عدوی کلیعت ہیں:

"ان جل پہلانظریہ ہے کہ کا تنات کی بنیادعشق و محبت پر قائم ہے
کیونکہ دنیا جل علت و معلول کا سلسلہ قائم ہے اور ہر معلول اپنی علّت سے
محبت رکھتا ہے اور علّت کو اس پر غلبہ و افتد ار حاصل ہوتا ہے۔ لیکن چونکہ
ایک بی چیز دوعیثیتوں سے علّت ومعلول دونوں ہوتی ہے اس لئے ہر چیز
میں قہر و مہر دونوں پائے جاتے ہیں۔ البنتہ بعضوں میں قہر اور مہر زیادہ ہوتا
ہے۔عشق و محبت کے اس عالمگیر نظر ہے کو مولانا روم نے اس طرح بیان

كياب

جملہ اجزائے جہاں زال تھم پیش جفت جفت و عاشقان جفت خویش جست ہر جزوے بعالم جفت خواہ راست، بچو کہر یا و برگ کاہ آساں محوید زمیں را مرحبا باتوام چوں آبین و آبین ریا میل ہر جزئے یہ نہد ز اتحاد ہر دو تولیدے جہد ہر کیے خواہاں وگر را بچو خویش از ہے جمیل فعل و کار خویش مربودے عشق بافسر دے جہاں دور گردوں راز موج عشق دال گرنودے عشق بافسر دے جہاں کے جمادے نمو گھتے درنیات کے خدائے زوح گھتے درنیات کے خدائے زوح گھتے عمیات کے جمادے نمو گھتے درنیات سے فدائے زوح گھتے عمیات کے جمادے نموج عشوں نظریہ وحدت وجود کا ایک پہلو ہے جے عمیدالکریم الجملی الحجلی کے ایک کے خواہاں تھورعشق نظریہ وحدت وجود کا ایک پہلو ہے جے عمیدالکریم الجملی الحجلی کے الحجاد کی کو ان کی کو کھتے درنیات کے جمادے نموج میدالکریم الجملی میں الحجاد کی کو کھتے درنیات کے خواہاں کی کی کو کھتے درنیات کے خواہاں کی کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کے کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کے خواہاں کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کے خواہاں کو کھتے درنیات کو کھتے درنیات کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کو کھتے درنیات کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کو کھتے درنیات کے درنیات کے خواہاں کو کھتے درنیات کے درنیات کو ک

یہ نواشراتی تصور عشق نظریہ وحدت وجود کا ایک پہلو ہے جے عبدالکریم الجملی شخ شہاب الدین سہروردی مقتول اور مولانا روم نے شرح وتفصیل سے پیش کیا ہے۔ اقبال نے عشق کا لفظ اس منہوم میں استعال نہیں کیا۔ وہ بینز کیب برگساں کی جوشش حیات کے معنی میں استعال کرتے ہیں۔ ان کاعشق ایک مسلسل تخلیق توت ہے جس سے خودی معظم ہوتی ہے۔ یہ عشق نہیم قدروں اور نصب العینوں کی تخلیق کرتا رہتا ہے اور آرز و وطلب کا تخلیق کمل ہے۔ یہ کساں کی جوشش حیات اور اقبال کاعشق ایک خلاق وفعال توت ہے۔ فلاطیوس اور مولانا روم کاعشق محبوب حقیق سے اتحاد و وصل کی کوشش کا نام ہے۔

ان تفریحات سے بیدواضح کرنا مقصودتھا کہمولانا جلال الدین روی کے جدوجہد،
ارتقاء اور عشق کے تصورات ان کی تو فلاطونی الہیات سے متباور ہوئے ہیں انھیں معاصر فلاسفہ
کے حیاتیاتی اور مابعد الطبیعیاتی افکار سے تطبیق دیتا متکلمانہ چیرہ دئی ہے۔ غالبًا اقبال برگساں،
لائد مارگن، الگونڈر، جیمز وارڈ وغیرہ کی خوشہ چینی کا اعتراف کرنا مشرقی علوم و معارف کے لئے
سکی کا باعث سیجھتے ہے اس لئے ان کے نظریات کو رومی سے منسوب کر کے انھیں اپنے پیرو
مرشد کا اجتہاد قرار دیا ہے۔

جیما کہ ہم گزشتہ سطور میں ذکر کر بچکے ہیں اقبال اپنی شاعری کے پہلے دور میں جو قیام مغرب کے اوائل تک محیط ہے، وحدت وجود کے شارح اور نو فلاطونی صوفی تھے۔ جب انھوں نے احیاء و تجدید ملت کا بیڑا اٹھایا تو وہ ہمہ اوست کی مخالفت کرنے گئے۔ عام طور سے

بدخیال کیا جاتا ہے کہ اقبال مرتے دم تک وحدت وجود اور سریان کے مخالف رہے۔ لیکن میر عدم تدبر كا متيه ب\_ حقيقت بي ب كدا قبال اواخرعم من وحدت و بود كى طرف دوباره رجوع لانے پر بجور ہو مے تھے۔ چنانچہ خطبات مدراس میں انھوں نے واشکاف انداز میں سریان کی حمایت کی اور اس تصور برائی الہیات کی عمارت استوار کی۔اس اجمال کی تفصیل یہ ہے کہ ا قبال، جیسا کہ معلوم عوام ہے، مسلمانوں میں ایسے مردان مومن کے ظہور کے آرزومند تھے جو ملب، اسلامیہ کی عظمت رفتہ کو بحال کرنے کی کوشش کریں۔ اس کے لئے ضروری تھا کہ ملمانوں کواس بات کا یقین دلا یا جاتا کہ ذات باری تعالی بھی ان کی کوششوں میں شریک ہے۔خدا کے ماورائی تصور کووہ تعطل و جمود برجمول کرنے کے تھے 1۔ یعنی ان کا خیال تھا کہ اگرخداکی ماورائیت کا اثبات کیا جائے تواس کا مطلب بدہوگا کہ ذات باری تعالی کومسلمانوں کی کاوشوں سے کوئی وچی تہیں ہے۔اس لئے اقبال نے ارتفاعے تعلیقی اور ارتفاعے بروزی کے ترجمانوں کی طرح ذات باری کو کا نتات میں جاری وساری ٹابت کرنے کی کوشش کی۔ یاد رہے کہ صوفیہ وجودیہ بھی ذات خداوتری کے سریان کے قائل ہیں۔ اس لئے جال تک سريان كاتعلق ہے اقبال اور شخ اكبر كى الدين ابن عربى كى الہيات ميں كمى قتم كا فرق نہيں ہے۔ دونوں سریان کے ساتھ ساتھ ماورائیت کا بھی دم بھرتے ہیں۔لیکن فی الحقیقت دونوں سریان محض کے قائل ہیں اتنا فرق ضرور ہے کہ ابن عربی الہیات میں ذات باری کا تصور بحثیت ایک ذات مطلق و المل کے ہاور الکوغر اور اقبال کے سریان میں ذات باری كائات كے ساتھ ساتھ ارتقاء كى منازل فے كردى ہے۔

سریان کے علاوہ اقبال کے اس وی انقلاب کا سب سے بردا جُوت ہے کہ منصور طلاح، شخ محی الدین ابن عربی اور دوسر سے صوفیہ وجود ہی کے متعلق ان کی رائے بیس نمایاں تبدیلی رونما ہوجاتی ہے۔ ایک زمانے بیس انھوں نے منصور حلاج کے متعلق لکھا تھا:

"" منصور حلاج کا رسالہ" کتاب الطّواسین" جس کا ذکر ابن حزم کی فہرست میں ہے فرانس بیس شائع ہوگیا ہے۔ مؤلف نے فرنچ زبان بیس نہا ہوگیا ہے۔ مؤلف نے فرنچ زبان بیس نہایت مفید حواثی اس پر لکھے ہیں۔ حسین کے اصلی معتقدات پر اس رسالے نہایت مفید حواثی اس پر لکھے ہیں۔ حسین کے اصلی معتقدات پر اس رسالے

میں بڑی روشی پڑتی ہے اور معلوم ہوتا ہے کہ اس زمانے کے مسلمان منصور کی سزادی میں بالکل حق بجانب عضائے۔ 1

محویا وہ منصور کواس کے ہمعصر فقہا کی طرح واجب القتل سیجھتے ہیں۔لیکن جب خطبات لکھنے ہیٹھتے ہیں تو ہم دیکھتے ہیں کہان کی اس رائے میں واضح انقلاب پیدا ہو چکا ہے۔ فرماتے ہیں:

"اب ع اگر صرف فرجی نقط نظر سے دیکھا جائے تو ان واردات کا نشو ونما طلاح کے نعر و انا الحق على اسے معراج کال کو بھٹے گیا اور کو طلاح کے معاصرین علی ہذا تبعین نے اس کی تعییر وحدت الوجود کے رنگ علی کی۔
لیکن معہور فرانسیں مستشرق موسیو میسے نوب نے حلاح کی تحریروں کے جو اجزاء حال علی شائع کے جی قیان سے تو یہی ظاہر ہوتا ہے کہ اس شہید صوفی نے آنا الحق کہا تو اس سے بہتیں جھنا چاہیے کہ اس فرح کرتی چاہیے وراء الوراء ہونے کے انکار تھا۔ لہذا ہمیں اس کی تعییر اس طرح کرتی چاہیے وراء الوراء ہونے سے انکار تھا۔ لہذا ہمیں اس کی تعییر اس طرح کرتی چاہیے جسے قطرہ دریا علی واصل ہوگیا حالا تکہ بیاس امر کا ادراک اور بالکل علی الا اعلان اظہار تھا کہ خودی ایک حقیقت ہے جو اگر ایک عمیق اور پختہ تر شخصیت علی پیدا کرتی جائے تو ثبات و استحکام حاصل کر سکتی ہے۔ اس لحاظ شی منتظمین سے دیکھا جائے تو تجا میں معلوم ہوتا ہے جسے حلاج اِن الفاظ شی منتظمین کو دوسے مبازرت دے رہا تھا۔"

اب وہ حلاج کو گردن زدنی کی بجائے صوفی شہید کئے گئے ہیں اور اٹالحق کی تجیر اسے نظریہ خودی کے رنگ میں کررہ ہیں۔ لطف یہ ہے کہ دونوں اقتباسات میں حلاج کی کتاب الطواسین اور اس کے مرتب و شارح میسے نوں بی سے استناد بھی کیا ہے۔ خطبات کا اقتباس اس بات کا جو ت بج کہ بچا تا ہے کہ اب وہ وحدت وجود اور سریان کی طرف مائل ہو گئے تھے اور حلاج اور این عربی کی تعلیمات کو بنظر استحسان و یکھنے گئے تھے۔ ایک زمانے میں این عربی کی تعلیمات کو بنظر استحسان و یکھنے گئے تھے۔ ایک زمانے میں این عربی کی تعلیمات کو کفروز عدقہ قرار دیا تھا لیکن جب خطبات کھنے وقت آئن شائن کے نظریہ

<sup>1</sup> اقبال نامہ 2 خطبات ترجمہ سید نذیر نیازی 3 کتاب القواسین ازمتر جم خطبات (فٹ نوٹ) اس مقالے میں جتنے اقتباسات خطبات سے پیش کئے مسے ہیں سب سید نذیر نیازی کا ترجمہ ہیں۔

اضافیت کے اسلامی ماخذ کی الاش جاری تقی توسیدسلیمان عدوی کولکھا:

"اگر دہرمحداور مُستر ہے اور حقیقت بی اللہ تعالیٰ بی ہے تو مکان کیا چیز ہے۔ جس طرح زبان دہرکا ایک علی ہے ای طرح مکان بھی دہری کا عکس ہونا چاہیے۔ یا یوں کہے کہ زبان و مکان دونوں کی حقیقت اصلیہ دہری میں ہونا چاہیے۔ یا یوں کہے کہ زبان و مکان دونوں کی حقیقت اصلیہ دہری ہے۔ کیا یہ خیال می الدین ابن عربی کے نقطۂ خیال سے میچے ہے۔ اس کا جواب شاید فتو حات بی طے۔ مہریانی کر کے تعوثری می تکلیف اور گوارا فرا سے اور اگری ہے تو فرا سے اور اگری ہے تو مکان اور دیکھے کیا انھوں نے مکان پرکوئی بحث کی ہے اور اگری ہے تو مکان اور دہرکا تعلق ان کے فرد کی کیا ہے۔"

ابوه ابن عربی سے سند تلاش کررہے ہیں۔خطبات ہیں فرماتے ہیں:

" کانٹ نے تو اس مسئلے ہیں کہ مابعد المطبیعیات کا وجود کیا ممکن ہے، جو فیملہ صادر کیا ہے وہ اس نظرید کے ماتحت ایک توشے ہے بذات ایک ۔۔۔

نیملہ صادر کیا ہے وہ اس نظرید کے ماتحت ایک توشے ہے بذات ایک ۔۔۔

ہے بظاہر کیکن فرض کیجے معاملہ یوں نہ ہو جیسا کانٹ کا خیال تھا بلکہ اس کے مشہور صوفی قلفی محی الدین ابن عربی کا بیتول برکس چٹانچہ اسلامی اعداس کے مشہور صوفی قلفی محی الدین ابن عربی کا بیتول کیا خوب ہے کہ وجود مدرک تو خدا ہے کا نتات معنی ۔ ایسے بی ایک دوسرے، مسلمان صوفی مقدر اور شاعر عراق نے کہا ہے کہ زبان و مکان کے مشدر و نظامات ہیں۔ حتی کہ ایک وہ زبان و مکان کے مشدر مشموص ہے لہذا عین ممکن ہے کہ جے ہم کا نتات یا عالم خارجی کھیراتے ہیں دہ مشموص ہے لہذا عین ممکن ہے کہ جے ہم کا نتات یا عالم خارجی کھیراتے ہیں دہ مشکل بی کی ایک تاویل ہو۔''

ان سطور بی انحول نے کھے الفاظ بی ابن عربی کے نظریہ وحدت وجود کو تسلیم کر لیا ہے۔ عراقی شیخ اکبرابن عربی کا شاگرداور مشہور وجودی شاعر تھا۔ اپنے خطبات بی متعدد مقامات پر اقبال نے عراقی سے استشہاد کیا ہے۔ ای طرح دوسرے صوفیہ وجودیہ شاہ شیخ شہاب الدین سپروردی مقول اور بایزید بسطای کی تعلیمات سے استدلال کیا ہے۔ بایزید بسطای نے تصوف اسلامیہ بی سب سے پہلے نروان یا فنافی اللہ کا تصور فیش کیا۔ ان کے مطحیات میں سے ایک ہے۔ "جس نے جمھود کی مااس نے خدا کودیکھا۔" اقبال خطبات میں مطحیات میں سے ایک ہے۔ "جس نے جمھود کی مااس نے خدا کودیکھا۔" اقبال خطبات میں ان کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

"جب مشہور صوفی بررگ حضرت بایزید بسطای کے علقے بی تخلیق کا مسئلہ زیر بحث تھا تو ایک مرید نے ہمارے عام نقط نظری ترجمانی یہ کہتے ہوئے بری خوبی سے ایک وقت وہ بھی تھا جب صرف خدا کا وجو دتھا س کے سوا کچھ نہ تھا۔ لیکن اس کے جواب بی شخ کی زبان سے جوالفاظ نظے وہ اور بھی زیادہ معنی نیز تھے۔ شخ نے فرمایا: "اور اب کیا ہے؟ اب بھی صرف خدا ہی کا وجود ہے۔ "لہذا عالم مادیات کی یہ حیثیت نہیں کہذات باری تعالی خدا ہی کا وجود ہے۔ "لہذا عالم مادیات کی یہ حیثیت نہیں کہذات باری تعالی کے ساتھ شروع ہی سے موجود ہو اور جس پر گویا وہ اب دور سے عمل کر رہا ہے بلکہ ایک مسلسل عمل جس کو فکر نے الگ تھلگ اشیاء کی کشریت بیں تقسیم کر کھا ہے۔"

یہاں وہ واضی الفاظ میں کثر ت و تعدد کا اٹکار کرتے ہیں اور وصدت وجود کا اثبات تی باید بسطای کے قول سے کرتے ہیں۔ آخر نوبت یہاں تک پہنچ گئی کہ انھوں نے جاوید نامہ میں حلاج کا ''ہُو ہُو'' اور ابن عربی کے حقیقت الحقائق کا تصور ''عبدہ'' کے نام سے پیش کیا۔ بدلوس کا نظریہ ہے جس کا تاریخی جائزہ مغید مطلب ثابت ہوگا۔

لوگس Logos اونانی زبان کا لفظ ہے جس کا معنی ہے "لفظ، کلم، نٹر" سب سے پہلے ہر بقلیجیس بونانی نے لوگس کا نظریہ پیش کیا تھا۔ اس کا خیال تھا کہ لوگس ایک قوت بخیلہ ہے جس سے کا نتات ظبور پس آئی۔ رواقعین Stoics اسے آفاقی قانون کے معنوں پس استعال کرنے گئے۔ فلاطیوس کے پیش روقلو یہودی کا عقیدہ تھا کہ خدا کا نتات سے قطعی ماوراء ہے۔ عالم امکان اور خدا کے درمیان چند ارواح ہیں جو واسطوں کا کام دیتی ہیں۔ بہ سب لوگس (کلمہ) بی ضم کردی گئی ہیں۔ بہ کلمہ تمام کا نتات پر متفرف ہے۔ خدا سے کلہ کا ظہور تخول سے ہوا اور کلمہ سے ساری کا نتات کا اشراق ہوا۔ عیسائی منتظم اور انجن نے اس لوگس یا کلہ کا نام عین الحقون الوصاء میں الحقون کی این مریم پر لوگس کا اطلاق یہ ہونے لگا۔ این حزم نے ایک رکن قرار دیا گیا اور جناب سے ابن مریم پر لوگس کا اطلاق یہ ہونے لگا۔ این حزم نے درآملل و تحل" بی عیسائیوں کا یہ عقیدہ بڑی وضاحت سے بیان کیا ہوہ کہتے ہیں:

"نصاری کا ند جب بیہ کہ خدا تھائی جو ہر ہے لیجن قائم بالذات اور من

1 قرآن مجيد ش جناب من كوكله كها كياب، انماأت عينى اين مريم رسول الله وكلية (النساء)

حیث الوجودواحد ہے اور من حیث الاقائم تین ہے۔ اقائیم سے مراد ہرسہ مفات وجود حیات اور علم ہے۔ مفت علم کو کلم بھی کہتے ہیں جو متحد ہوئی جسد حفرت میں ہے۔ اور صفت حیات رُوح القدس ہے۔''

صوفیہ وجود بیے لوگس کا تصورتو فلاطونی فلاسفہ اور عیسائی متعلمین سے لیا تھا۔ سب سے پہلے منصور حلاج نے جناب رسالتماب کی از لیت کی طرف توجہ دلا کر ابن عربی کے لوگس کے نظریے کے لئے زمین ہموار کی۔ حلاج کتاب القواسین میں رقیطراز ہیں:

"جناب رسالت ما بعدم سے بھی پہلے موجود تضاور قلم سے پہلے ان کا اسم موجود تفا نہ دوادث کا کا اسم موجود تفا نہ دوادث کا اور جب کہ نہ جو ہر کا وجود تفا نہ دوادث کا اور جب کہ اول و آخر بھی پردہ کتم میں تنے۔وہ اس قبیلے سے تعلق رکھتے تنے جو نہ مشرق سے آیا نہ مغرب سے .... ان کا نور قلم سے بھی زیادہ قدیم اور روشن ہے۔"

قرآن مجید میں آیا ہے: اَللّٰهُ نُوْدُ السَّمُوَاتِ وَالاَدُض. طاح اس نور سے جناب رسالت مآب کی ذات عی مراد لیتے ہیں۔ ابن عربی کے حقیقت الحقائق یا حقیقت الحمدید میں حلاج کا بھی تصور کارفر ہا ہے عفیٰ کھتے ہیں: 1

خود في اكبر وفصوص الكم "من فرمات بين:

"آدم سے ماری مرادوہ نفس واحدہ ہے جس سے بینوع انسانی پیدا ہوئی ہے۔جس کوبعض لوگ وحدت وحقیقت محدید کہتے ہیں: انا من نور الله و کلهم من نوری. جس کے مظاہر عین الاعیان اور روح الارواح ہیں۔ اس سے یہ آیت ولالت کرتی ہے: یا ایھا الناس اتقو ربکم الذی خلقكم من نفس واحده النخ تر وات محد فرديت ب كونكه آپ ال توع انسانی کے کامل ترین فرد ہیں۔ لبداحقیقا نبوت آب عی سے شروع ہوئی اورآب بى پرختم ہوكى۔آب نى تے اور آدم بنوز آب وركل مى تھے۔ائى تشت اور خلقت عضرى كے لحاظ سے خاتم العين بي اور اول افراد كا تين كا عدد ہے۔ اس کے سوا جتنے افراد ہیں وہ ای فرد اول سے صادر ہیں۔ لبندا رسول الله است رب يربيلي وليل بين - حصرت كو الله تعالى نے جوامع الكلم لين كليات واصول عطا كے وہ جوامع الكلم كيا بيں - حقائق ومنميات اسائے آدم ہیں۔ جس طرح قیاس میں حلیث ہے لین اصغر، اوسط، اکبر، مغری، كرى، نتجداى طرح آب مى بحى سيث ب- (1) احديث (2) وحدت (فص حكمت فرديد بكلمه محديد) (3) عين الاعيان يا معلوم كلي اجمالي-"

بقول عفی "این عربی کے ہاں لوگس کی معنوں میں استعال ہوا (1) لوگس بحثیت حقیقت المحد میں کے معنوں میں استعال ہوا (1) لوگس بحثیت حقیقت المحد میر کے۔
حقیقت الحقائق کے بیاس کی مابعد الطبیعی صورت ہے (2) لوگس بحثیت حقیقت المحد میر کے۔

یاس کا محصوفان پہلو ہے اور (3) لوگس بحثیت انسان کا ل کے۔ بیاس کا انسانی پہلو ہے۔"
عبدالکریم الجملی نے انسان کا مل کا بی تصور این عربی بن سے مستعار لیا ہے۔ وہ

"انان کائ" میں لکھتے ہیں:

اس کا وہ نام نیس رکھا جاتا۔اس کا اصلی نام محد ہے اور اس کی کنیت ابوالقاسم اوراس كا وصف عبدالله اوراك القب عمل الدين ہے۔" ا قبال نے این عربی کا حقیقت الحمد بیا بیتصورمن وعن عبدہ کے نام سے جاوید تا ہے میں چین کیا ہے۔

بر جهال را اولياء و انبياء ست

نیک بگراعدی بود و نبود ير كيا بنگلت عالم يود

مد جهال پيدا دري نلي نفنا ست

خلق و تقدير و بدايت ابتداست

ہے یہ ہے آیے جہال یا در وجود رحمت اللعالمين بم يود رحمت اللعالميني انتهاست

طلح: ير کيا بني جهان رنگ و يو یاز نور معطف او دا بهاست

زغره رود:

آ تک از خاکش بدید آرزو يا ينوز اعد الاش مصطف است

> از تو پرم کرچه پرسیدن خطاست آدے یا جوہرے اعد وجود طاح:

ترآل جوہر کہ نامش معطیٰ است آ تك آيد گاے گاے در وجود

خویش را خود عبده فرموده است ز انکه او بم آدم و بم جو براست آدم است وہم زآدم اقدم است اعدد وبيانہ با تتميربا عبدہ ہم شیشہ ہم سک گراں ما سرایا انتظار، او مختر

پیش او کیتی جبین فرسوده است عبده از قيم تو بالاتر است جوہر او نے عرب نے اعجم است عبده صورت کر نقدیر با عبده ہم جال فزا ہم جانستال عبد دیکر عبدہ چڑے دکر

ما ہمہ رکیم او بے رنگ و پوست عبده وبر است دیراز عبده ست عبده رامح و شام ما کیا ست عیدہ بابتدا ہے انتہا ست س زمرعده آگاه نیست عبده جز سر الا الله عيست فاش ترخوای مگو مو عبده لا الله تخ و دم أو عبده عبده راز درون كاتات عبده چند و چکون کاکتات تاند بني از مقام بما زميت معا عدا محردد زی دو بیت اقبال کے اس عبدہ میں طلاح کے ہُو ، ہُو اور این عربی کی "حقیقت المحمدیم" کی جملک صاف دکھائی دیتی ہے۔ این عربی ذات رسالت مآب اور حقیقت الحد کیے کو ایک دوسرے سے مختلف مجھتے تھے ا تبال یمی تفریق عبد اور عبدہ میں روار کھتے ہیں۔ این عربی کی حقیقت الحمد بیاورعبدالکریم الجیلی کے "انسان کال" کی طرح وہ عبدہ کو آ دم سے اقدم بچھتے میں اور قرماتے میں کرعبدہ جوہر ہے، صورت گر نقذیر ہے، دہر ہے، بدرنگ ویو ہے، بانتہا

ہے۔ اور پھر جوش میں آ کر پکار اُٹھتے ہیں کہ ہُوعبدہ عبدہ خدا ہے۔ یہ وہی طول کا آ ریائی انسور ہے جو ہر بقلیتیس ، فلونو فلاطونیوں اور عیسائیوں کے "لوس" اور" کلم، کے مختلف روپ بدل ہوا اقبال تک پہنچا۔ یا در ہے کہ ابن عربی نے بینصور حلاج سے 1اخذ کیا تھا۔ اور حلاج کا حلولیہ ہونا ٹابت ہے۔ حلاج نے اوتار اور حلول کے تضور است ہندوستان سے ہی لئے تھے۔

مولانا سيرسليمان عدوى فرماتے ہيں .

"وحدت الوجود کا مسئلہ کی نہ کی شکل بیل برقوم بیل موجود تھا۔ بعض بونانی فلاسٹر ایک معنی بیل اس کے قائل بھے۔ اسکندریہ کا نو فلاطونی فرقہ اس کا معتقد تھا پرانے یہود ہوں اور عیسا کیوں بیل بھی یہ خیال موجود تھا۔ ہندو ویدانت کی پوری ممارت ای تخیل پرقائم ہے اور بعض مسلمان صوفیوں بیل بھی یہ خیال موجود تھا۔ ہندو میدانت کی پوری ممارت ای تخیل پرقائم ہے اور بعض مسلمان صوفیوں بیل بھی مسلمان صوفیوں بیل بھی مسلمان صوفیوں بیل بھی اس کی پڑ جوش تلقین پائی جاتی ہے۔ کو کہ وحدت الوجود کے اعدر خود بہت سے مختلف معنی ہیں اور اس ایک وحدت کی بھی

<sup>1</sup> مفتی این عربی 2 عرب وہند کے تعلقات

برات تفریحسیں کی تی ہیں۔ یہاں تک کہ ایک تفری کے مطابق وہ موسلان کا مرادف وہم معنی بن گیا ہے۔ مسلمانوں بی ابن عربی بی سب سے پہلے فض ہیں جفوں نے اس عقیدے کی سب سے پرز ورحمایت کی ہے اور وہ اسین کے باشدے تھے اور بھی ہندو قلاسی سے ان کو دوچار ہونے کا موقع نہیں ملا اس لئے یہ مجما جاتا ہے کہ ہندو ویدانت سے نہیں بلکہ نو قلاطونی فلفہ سے متاثر تھے۔ لیکن جہاں تک حسین بن مصور حلاج کا تعلق ہے بیہ کہا جاسکا ہے کہ وہ جس وحدت الوجود کا مری تھا وہ معتبر مختاط مسلمان صوفیوں کا جاسکا ہے کہ وہ جس وحدت الوجود کا مری تھا وہ معتبر مختاط مسلمان صوفیوں کا جاسکا ہے کہ وہ جس وحدت الوجود کا مری تھا وہ معتبر مختاط مسلمان صوفیوں کا قائل جاسکا ہے کہ وہ ہندو مطال یعنی ایک قتم کے ہندو اوتار کے مسئلے کا قائل اورخود اس کی تفصیل اس کے پرانے تذکرہ نویٹوں نے پوری طرح کی ہے۔ اورخود اس کی تفصیل اس کے پرانے تذکرہ نویٹوں نے پوری طرح کی ہے۔ اورخود اس کی تفصیل اس کے پرانے تذکرہ نویٹوں نے پوری طرح کی ہے۔ اورخود اس کی تفصیل اس کے پرانے ہند کرہ نویٹوں نے پوری طرح کی ہے۔ اس کے بعد یہ بھی فایت ہے کہ وہ ہندوستان کے جادومنتر اور کرتب سیکھنے یا جیسا کہ بھی کہ وہ بین اپنے خورت الوجود محال ہے کہ بی فایت ہے۔ اس کے جب نیس کے بین اسید خورت الوجود محال ہو تھا۔ اس لئے جب نیس کے بین اسید خورت الوجود محال کے بیت ہوں اپنے خورت الوجود محال الوجود محال کے بیت ہوں۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہوں۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید خورت الوجود محال کے گیا ہو۔ کی بین اسید کی بین اسید کی بیا اسید کی بین اسید کی بین اسید کی بیت کی بین اسید کی بین اسید کی بین کی بین

موہدومیے تو ل نے '' کتاب القواسین' کے مقدے بی کھا ہے کہ طابح نے ہیں کھا ہے کہ طابح نے ہیں ہدوستان کا سفر سمندر کے راستے سے کیا ہے تھا اور شالی ہند اور ترکستان کے راستے سے والی کیا تھا۔ موہدوموسوف کہتے ہیں کہ منصور حلاح کا نظریہ بیر تھا کہ تکوین و تخلیق سے پہلے خداا پی وصدت بیں مشترق تھا اور اپنے بی جو ہر کے ساتھ ہو گفتگو تھا۔ اِس حالتِ انفراد بی اور اپنے حسن کے مشاہد سے سے عشق کا ظہور ہوا۔ عشق نے اس کے اساء وصفات کوجتم دیا وفور مسرت کی حالت بیں اس کے اساء وصفات کوجتم دیا وفور مسرت کی حالت بیں اس کے اساء وصفات کوجتم دیا وفور مسرت کی حالت بیں اس کے اساء وصفات کوجتم دیا وفور مسرت کی حالت بیں اس کے اساء وصفات ہو۔ تا دم کی شکل میں پرتو کا ظہور ہوا۔ اس طرح آ دم میں لاہوت بائوت بن کر جلوہ تھی ہوا۔ خدا بی نے آ دم میں اپنی زوح پھوگی تھی۔ جس طرح ہر میں ہدودی کے خیال کے مطابق پُرش نے پورٹی میں اپنی زوح پھوگی تھی۔ جس طرح ہدودی سے ہندودی کے خیال کے مطابق پُرش نے پورٹی میں اپنی زوح پھوگی تھی۔

اقبال نے "لوس کا نظریہ ابن عربی اور منصور سے اخذ کرنے پر اکتفانیس کیا۔ اب وہ تھلم کھلامنصور سے استفادے کی دعوت دینے گئے۔" ارمغان حجاز" میں "انا الحق" کے زیرِ عنوان فرماتے ہیں:

کہ از خونش نم ہر شاخسار است

به آل ملت انا الحق سازگار است

نظاں اعد جلال او جمالے کہ اورانہ ہی آئینہ دار است بہام تو کہن ہے از سیو ریز فروغ خویش راہر کاخ و کو ریز اگر خواتی شمر از شاخ منصور یہ دل لا غالب الا اللہ فرو ریز خطبات میں انا الحق کی تشریح نظریۂ خودی کے رنگ میں کی تھی۔ یہاں کہتے ہیں کہ مسلمانوں کوشاخ منصور سے پھل تو ڈنا چاہیے۔ کی زمانے میں اقبال صوفیہ کی المہیات کو الحاد آمیز بیجھتے ہے۔ ایک خط میں نیاز الدین خال کولکھا:

"تفوف كاديبات كاوه حصد جوا خلاق وعمل تعلق ركمتا بنهايت قابل قدر بكي كونكداس كريش بينهايت عارى المرافقة من المرافقة المر

لیکن جب الہیات اسلامیہ کی تھیل جدید کے تھیل جدید کے لئے قلم اٹھایا وہ صوفیہ وجود بیر کی الہیات کواپنانے پر مجبور ہو گئے۔ان کے سریان کی تر جمانی جدید فلسفہ ارتفاء کی روشنی میں کی اور این عربی، عراقی منصور حلاج، شخ شہاب الدین سپروردی مقتول اور شخ بایزید بسطامی جیسے مشاہیر صوفیہ وجود بیسے بلاتکلف اخذ واستنفادہ کرنے گئے۔ ان حقائق وشواہد سے اس امر کا جوت بہم پہنچتا ہے کہ اقبال کے قرونظر کا آغاز بھی

وحدت الوجود اورسريان سے مواتھااور انجام بھی وحدت الوجود اورسريان على ير موا۔

Jurai-e-Tengia

## اقبال اورتقابل عقل و وجدان

عقل و وجدان کا تفایل ال قلنے کا ایک معرکہ آراء مسئلہ سجما جاتا ہے۔اہل فکر ونظر
اوراسحاب کشف وباطن کا اس بارے بیں اختلاف رہا ہے کہ حقیقت اُولی کا إدراک عقل و خرد
ہے کیا جاسکا ہے یا اشراق وشہود ہے۔ جیسا کہ لفظ قلسفہ کے لفوی معنی سے فلا ہر ہے اکثر
قلاسفہ عقلی استدلال کو موثر اور بکار آ مہ سجھتے رہے ہیں۔فیٹا خورس اورافلاطون بھی جن کے بال
کشف وشہود کے نصورات ملتے ہیں عشل و خرد پر اعتاد کا ال رکھتے تھے۔ چنا نچے افلاطون کے نظر
یہ جیون 2 کی بنیاد عقلی استدلال پر استوار کی گئی ہے۔ اس نے جیون کی خصوصیات پر بحث
کرتے ہوئے کہا ہے کہ صرف عقل ہی جیون کا إدراک کرسکتی ہے۔ یہ تول بھی اس سے یادگار
ہے کہ دیکی فضل کی اس سے بردھ کر بدنھیں کیا ہوگی کہ وہ عقل و خرد کا دخمن بن جائے۔"

1 اگریزی شما Reason اور Reason اور Reason اور Verstand اور جرمن شما Verstand اور Relative اور Relative کا تقابل کہتے ہیں۔ سنیشے کے ہال Apollonian اور فراکڈ کے ہال Pleasure Thinking اور Thinking اور Pleasure Thinking کا تقابل اس کی مختلف صور تیں ہیں۔ کروہے بھی انسان کے نظریاتی عمل کو دو کونہ قرار دیتا ہے۔ وجدانی اور عقلیاتی۔ پہلاعمل آرٹ کی تخلیق پر ختنی ہوتا ہے اور دوسرا سائنس اور قلسفہ کی تفکیل ہے۔ وجدانی اور عقلیاتی۔ پہلاعمل آرٹ کی تخلیق پر ختنی ہوتا ہے اور دوسرا سائنس اور قلسفہ کی تفکیل ہے۔

بدایک تاریخی حقیقت ہے کہ اقوام عالم میں سب سے پہلے فلاسفہ یونان نے عمل و رخرد کو ہروئے کارلا کرصنمیاتی خرافات واوہام کے دبیز پردے جاک کئے تھے اور مظاہر قدرت ك اسباب ير تحقيق نكاه والي تحى -اس كے الحيس بجاطور ير فلف كے ساتھ نظرى سائنس كا بانى بھی سمجما جاتا ہے۔ جب فلب شاہ مقدونیہ نے بونانی ریاستوں کی متحدہ نوج کو فکلست دے کر ان کی آزادی کا خاتمہ کر دیا تو اہل ہونان میں سیاسی غلامی کے ساتھ قکری تنول کا آغاز بھی ہوا۔ چنانچہ ارسطوکی وفات کے بعد صدیوں تک سرزمین ہونان سے کوئی بھی صفید اوّل کافلسقی تہیں اٹھا۔ رومتدالکبری کے دور تبلط میں رواقعین اور ایتوریوں نے اپنی کوششیں زیادہ تر اخلاق و کردار کی اصلاح تک محدود رکھیں۔ سکندریہ کے بین الاتوامی شہر میں فلاطیوس نے اشراقیت کی بنیاور تھی۔اُس کا نظریہ بے شک باطنی اور عرفانی ہے لیکن اس نے بمیشہ عمل وخرد كاحرام لمحظ ركھا۔أس كامشہور تول بي "صرف عقل كى زعد كى عادو كارات سے محفوظ ر کھ عتی ہے۔" اس کے عقلیاتی رجمان کا اس سے برا جوت کیا ہوگا کہ اس کے خیال کے مطابق ذات محض سے پہلا اشراق علی کا ہوا اور علی سے روح کا اشراق ہوا۔ دنیائے اسلام من نواشراقیت کو ہمہ کیرمقبولیت نعیب ہوئی چنانچے علمائے اسلام میں اخوان الصفاء فارالی، ابن سینا وغیرہ کے افکار پر تواشراقیت کا رنگ عالب ہے۔فلاف اسلام نے عمل کوننس 1 ماقد كانام ديا اورتمام قوائے وجی و روحانی پر اس كى سيادت تعليم كى - شخ الاشراق شهاب الدين سيروردى مقتول قرماتے ہيں:

"الفس ناطقة تمام قوائے بدن كاريس ہے ہے" الاس كے مشہور فلق ابن الطفيل كے انسانے "سعى ابن يقطان" كامركزى خيال بحى بى ہے كه نس ناطقة كى ورزش اور يحيل تمام انسانى كوشٹوں كامقصود وختى ہے۔ اوراى كے طفيل انسان كواشرف المخلوقات كا منصب و مرحبہ بخشا گيا ہے۔ ابن رُشد كا قول ہے كه "فلاسفه كى طرح حقائق الاشيا كا مطالعه كرما پاكيزه ترين عبادت ہے۔ " ووصوفى كى رياضت اور مجاہدے كو بے سود بجستا ہے اور كہتا ہے كہ صرف تشكروتعت ہے انسان معرفت تامہ حاصل كرسكا ہے۔ إبن رُشد نے غزالى كى كتاب "فقافة الفلاسفة" كا جواب "فقافة التھافة "كے عنوان سے لكھا اور اس ميں غزالى كو "مرقة فلفة" كا الفلاسفة" كا جواب "فقافة التھافة "كے عنوان ہے رياضت سے عرفان نصيب نيس ہوسكا۔ اس

<sup>1</sup> ارسطوكي Rational Soul كاترجمه - 2 حكمت الاشراق-

مقصد کے لئے تھرو تدیر کو ہروئے کا ر لانا جا ہے۔ ای کتاب میں وہ غزالی کے خیالات کی تردید کرتے ہوئے لکھتا ہے:

تحماء اسلام کے علاوہ مشاہیر متعلمین بھی استدلال سے کام لیتے رہے معتزلہ علانیہ عشل کو قد بہ کا معیار کہتے تھے۔ اشاعرہ نے معتزلہ کے خلاف قلم اُٹھایا تو منطق استدلال سے علی ان کے خیالات کا رد کھنے کی کوشش کی۔ او دنیائے اسلام شی خرد وشنی کی تحریک کا آغاز غزائی سے ہوا۔ جس نے عقلیاتی طرز تحقیق کو نا قابل اعتاد قرار دیا اور کہا کہ إوراک حقیقت کے لئے وجدو حال اور کشف واشراق کا دامن تھا منا ضروری ہے۔ چنا نچے غزائی کی کتابوں کی اشاعت سے ہر کہیں یہ خیال عام ہوگیا کہ عشل وخرد اور تفکر و تفلسف کی راہ الحاد وزید تھی کی دا

<sup>1</sup> طائحن فانی تخمیری نے دبستان خداہب میں تعلیم وہم کے زیرعنوان بحث ادیان تعلی ہے جس میں مختلف خداہب کے بیرواپنے اپنے خداہب کی صداقت کا اثبات کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ عمل کو تحکم مقرر کیا حمیا ہے اور طائحن فانی اسے " نبی کامل، رسول فاضل، صاحب ناموں اکبر، حضرت عمل طیدالسلام" کہتے ہیں۔

ہے۔ تا تار کے خروج اور خلافت عباسیہ کے خاتمے کے ساتھ دنیائے اسلام بیں سیاس ، اخلاقی اور ڈبنی تنزل کا دور دورہ ہوگیا اور حریت فکر ونظر کے استیصال کے ساتھ مسلمانوں کے ذہن و د ماغ پرفکری جود اور اندھی تعلید کا تصرف ایسامحکم ہوا کہ آج تک باتی و برقرار ہے۔

ازمنه وسطى كے عيسائي مسلمين مسلمان حماء كى طرح عقلى استدلال سے ذہبى عقائد کی توثیق و تقدیق کا کام لیتے تھے۔ ایلارڈ، ڈنسکوش، طامس اکوئنس نے ای طرز محقیق کو اختیار کیا۔ اہل مغرب کی خوش متی سے چود ہویں اور پندرہویں صدیوں میں تحریک احیاء العلوم يريا موكى اور فلاسغه يونان كى اصل تصانف كرج يح مح يح يح يح جن كى اشاعت في الل مغرب کو آزادی فکرونظر سے روشتاس کرایا۔ اُنھوں نے کلیسائے روم کی وہنی غلامی کا جوا اتار پھینکا اور جد ید تحقیق علوم کی بنیاد رکھی۔ کو پرنیکس ، کلیلیو ، کبار اور نیوٹن کے جرت انگیز انكشافات نے الل مغرب كے ذہن و دماغ ميں ايك بيجان عظيم پيدا كيا اور سائنفك محقيق كو بیش از بیش تقویت بم پیچی ۔ تر یک احیاء العلوم نے عقلیت کی جس تر یک کو پروان پڑھایا تھا وہ اٹھارہویں صدی کے نصف آخر تک نقطہ عروج کو پہنچ گئی۔ فرانسیسی قاموسیوں نے جن میں والخير، ديدرو،منتكو،كندور سے اوركينے قابل ذكر ہيں، اس خيال كا اظهاركيا كرمعاشرہ انساني كة تمام عقد عرف عقل اعداز نظر سے سلحائے جاسے ہیں۔ كندور سے نے پیش كوئى كى ك انسان ایک ندایک دن مثالی معاشرے کی تھیل میں کامیاب ہوکر رہے گا۔ بدوہ زمانہ ہے جب بقول سينظر مغرب كى تهذيب جديد معراج كمال تك جا پينى تقى -اس كا خيال ہے كه ا تھار ہویں صدی کے خاتے کے ساتھ تدن مغرب میں تنزل کا آغاز ہوا اور بیمل آج تک جاری ہے۔

مغرب کے تمان جدید کے تنزل کا پہلا نقیب روسو ہے جو رو مانیت کے ساتھ صحرائیت اور بدویت کا دائی بھی تھا۔ اس نے تاریخ مغرب ہیں پہلی بار برے جوش وخروش کے ساتھ اس تخریجی نظریے کی تبلیغ کی کہ عقل وخرد کی زندگی غیر فطری زندگی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ علوم وفنون کی ترتی نے انسان کو فطرت سے دور کر دیا ہے۔ اس کے خیال ہیں انسان کے مام سیای، معاشی، عمرانی اور تعلیمی عقدوں کا واحد حل یہ ہے کہ وہ دوبارہ بدوی اور صحرائی بود و ما عمرانی اور فطرت سے از سر نو اپنا قبلی رابط قائم کرنے کی کوشش کرے۔ اس نے کہا دو مقر ایک اور مقر ایک کی کوشش کرے۔ اس نے کہا دو مقر ایک جسے یہ جمعے میں چنداں باک محسوں نہیں ہوتا کہ تھر و تذیر خلاف فطرت ہے اور مقر ایک

ذليل حيوان ہے۔"

روسو کی زومانیت اورخرد دشتنی نے انیسویں صدی کے جرمن مثالیت پندوں کومتاثر کیا۔ کانٹ عقل اور وجدان دونوں کواہم سجھتا تھا۔اس کے مبعین میں شوینہائر نے دعویٰ کیا کہ ایک حم کا اعدما آفاقی ارادہ عی حقیقت اوٹی ہے چانچہ شوینہائر سے ارادیت 1 کا آغاز ہوتا ہے، جس کی بنیاد خرد دشتنی پر اٹھائی گئی تھی۔شوپنہائر نے کہا کہ انسان میں عمل فائق نہیں ہے بلكه لاشعورى اراده فائق ہے اور انسانی عمل وخرد ارادة حیات کے ہاتھوں میں ایک بے جان آ لے کی ماند ہے۔ برکسال، فرائلا، برنارڈ شا، میک ڈوگل، جیمر وارڈ، ولیم جیمر وغیرہ بھی ارادے اور جبلت کوعشل وقلر برفوقیت دیج ہیں لیکن ان میں سوائے بر سمال کے کمی نے وجدان كودرخور اعتناجين سمجها-

ا قبال ارادیت کے ای کمتب تھر سے متاثر ہوئے تھے ان کا نقط نظر فلسفیانہیں تھا بلكم متصوفان اور متكلمان تقاراتهول نے برگسال سے بطور خاص اغذ واستفادہ كيا ہے۔ اس كى ایک وجہ تو یہ ہے کہ برگسال بھی ایک صوفی ہاوراس کا نظریہ ارتقائے تھیقی وحدت وجود عی ک بدلی ہوئی صورت ہے ہے جس سے اقبال بخو بی مانوس تھے۔ دوسری بیک اس نے وجدان کی مد كيركارفر مائى يرزور ديا ہے اور خردكو إدراك حقيقت كے تا تابل قرار ديا ہے۔ يكى خيال صوفیہ وجود بیا بھی تھا۔ برگسال نے البتہ اسے نظریے کی تعدیق وتو یُق کے لئے اصول حاتیات سے استناد کیا ہے جس سے اس کے افکار پر ساکنفک ہونے کا شبہ ہوتا ہے۔ اقبال بھی البیات کوسا کثفک بنیادوں پر نے سرے سے مرتب کرنا جائے تھے۔ان کا خیال تھا کہ اس كوشش ميں بركسال كے ارتقاء اور زمان كے تظريات ان كے لئے مغيد مطلب ابت ہول کے۔ان وجوہ کی بتایران کے ہال عقل ووجدان کا تقابل کم دبیش اس صورت بی موجود ہے جويرگسال كے افكار كا مابدالا تمياز ہے۔

بر كسال كے عقل و وجدان كے نقالمي فليفے كو بچھنے كے لئے اس بات كا ذہن نشين كر لینا ضروری ہے کہ برگسال نے وجدان کو جیلت کے مغبوم میں استعال کیا ہے۔وہ کہتا ہے: "وجدان وہ جلت ہے جے اپنا شعور ہوگیا ہواور جوابیے مقصد سے

آگاه ہوکراس کی توسیع کا باعث ہوسکے۔"

یہاں جلت سے برگسال کی مراد وی حیوانات کی جلت ہے ایک اور جگہ وہ وجدان کی تعریف کرتے ہوئے کہتا ہے:

"بياك منم ك عقلياتى بهدرى ہے جس كى مدد الك فض كى چيز كے بطون ميں جكم پاليتا ہے تاكدوہ اسے آپ كى مطابقت أس چيز كے بے نظير عضر سے، جونا قابل اظہار ہے، كر سكے ."

دوسری جگدوجدان کی تعریف ان الفاظ میں کی ہے: "ایک فتم کی عقلیاتی ہدردی جس کی مدد سے ایک فخض کسی شے کی گذہ تک

يني جاتا ہاوراس كى انفرادى خصوصيت كو پالتيا ہے جونا قابل بيان ہوتى ہے۔"

ان اقتباسات سے سہ مباور ہوتا ہے کہ حیوانات کی جبلت اور وجدان میں کوئی فرق
ہوت یہ ہے کہ وجدان میں خود آگائی کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے جس سے وہ اشیاء کے
بطون کا ادراک کرلیتا ہے۔ سے خود آگائی فلا ہر ہے کہ جبلت پر عشل کے مل کرنے تی سے پیدا
ہوسکتی ہے اور ہر ذی شعور اور ذی عشل اس سے بہرہ ور ہوتا ہے۔ چونکہ حیوانات عشل سے محروم
ہیں اس لئے ان کی جبلت اصلی اور قدر تی شکل وصورت میں موجود ہوتی ہے۔ انسان میں
البتہ عشل وقلر کی کار فر مائی جبلت کو وجدان میں تبدیل کرتی رہتی ہے۔ اس صورت میں جس
انسان میں عشل و خرد کا عمل جبلت پر جنتا محکم اور مسلسل ہوگا اتنا تی زیادہ وجدان کا وہ مالک
ہوگا۔ گویا وجدان وہ جبلت ہے جے عشل وخرد نے شتہ ورفتہ کر دیا ہو۔ لیکن پر کساں اس پر
اکتفائیس کرتا۔ وہ کہتا ہے کہ وجدان عشل انسانی کی تحمیل کرتا ہے اوراشیاء کے اغرا سے عناصر
کا ادراک کر لیتا ہے جونا قابل اظہار ہوتے ہیں اور عشل کی گرفت میں تیس آ سکتے۔ سبی وہ
مقام ہے جہاں اس کے قلفے میں باطبیت اور تصوف کا عضر داخل ہوتا ہے۔ فریک تھلی تاریخ
مقام ہے جہاں اس کے قلفے میں باطبیت اور تصوف کا عضر داخل ہوتا ہے۔ فریک تھلی تاریخ

"خرد وخمن تحریک کا سب سے دل چپ اور ہر دل عزیز مفکر برگسال
ہے۔ رُومانیوں، نتا مجیت پندوں اور صوفیوں کی طرح اس کا عقیدہ ہے کہ
سائنس اور منطق ادراک حقیقت سے قاصر ہیں۔ زعرگی اور حرکت وتغیر کے
مقابلے میں عقلی استدلال ہے کار ہے۔ سائنس صرف میکا کی، ہے ص اور
جامدا ممال واشیاء کا جائزہ لے کتی ہے۔ عقل جوشش حیات کے ہاتھ میں محفل

ایک آلے کی حیثیت رکھتی ہے۔ وجدان زندگی ہے، حقیقت زندگی، وجدان خود آگاہ شائستہ اور روحانیت آمیز جبلت ہے۔"

برگساں کے بقول عمل بی جبلت میں خود آگائی کی صلاحیت پیدا کرتی ہے۔اس صورت میں بیسوال پیدا ہوگا کہ وجدان الی باتوں کا ادراک کیے کرسکتا ہے جوعم کی گرفت سے ماوراء ہوں۔صوفیہ وجودیہ کی طرح برگساں بھی اس بات کا مدی ہے کہاس کے پاس کوئی الی پڑ اسرار چیز بھی ہے جوفلاسفہ اور سائنسدانوں کے پاس نہیں ہے۔ڈاکٹر عشرت حسین لکھتے ہیں:

" برگسال كا فلسفه دراصل قديم تصوف عى كى نئى ترجمانى ہے۔اس نے صرف بيركيا ہے كه وجدان كوجيوانات كى جبلتوں سے وابسة كرديا ہے جس سے اس كے نظريات پرسائنفك ہونے كا شبہ ہوتا ہے۔دوسرے بيركم عشل و شعور كے مشاہدے كو وہ مكانى قرار ديتا ہے اور وجدانى مشاہدے كو محرور يحض سے مخصوص كرديتا ہے۔" (مابعد الطبيعيات واقبال)

الرؤیرٹر قرسل فلفہ یر سمال پر تقیدی تبعرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"بر سمال کے فلفے کا قالب حصہ محض روا ہی تصوف پر مشمل ہے جے مقابلتا نی زبان میں پیش کیا گیا ہے۔ یہ خیال کہ عقلی نقط نظر سے اشیاء ایک دوسری سے مختلف دکھائی دیتی ہیں، پاری ٹائدیس سے لے کر پر یڈ لے تک مشرق ومغرب کے ہرصوفی کے نظر یے میں دکھائی دیتا ہے۔ بر سمال نے دوطریقوں سے اس خیال میں عرب پیدا کی ہواؤا وہ وجدان کو حیوانات کی جبلت سے متعلق کر دیتا ہے۔ یہ خیال اس کے نظریات کو سائنقک رنگ دیتا ہے۔ وائیا وہ " مکان " اشیا کے اس باہی جائن کو قرار دیتا ہے جو عقل کو بظاہر دکھائی دیتا ہے اور " زمان " کو اشیاء کا ربط باہم کہتا ہے جو وجدان پر منکشف ہوتا ہے۔ اس کے افکار کی ہردل عزیز کی کا باعث اس کا نظریہ جو صفی حیات ہوتا ہے۔ اس کی سب سے بوی جدت یہ ہے کہ اس نے تھوف پر ارتفاء اور حقیقت زمال کا پوئد لگا دیا ہے۔"

ا قبال بھی ایک صوفی ہیں جومتصوفاندافکار کی تشری برگساں کے رنگ میں کرکے

انتحیں نی شکل وصورت دینا جاہتے ہیں۔ تھکیل جدید النہیات اسلامیہ کے پہلے خطبے ہیں عمل و وجدان کے تعلق باہم پر بحث کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" ہارے دوسرے احساسات کی طرح صوفیانداحساس میں ہمی تعقل کا ایک عضر شامل رہتا ہے اور میں سجھتا ہوں ہی مشمول تعقل ہے جس سے بالآخراس میں فکر کارنگ پیدا ہوتا ہے۔ دراصل احساس کا اقتضا ہمی ہیہ کہ اس کا اظہار فکر کے پیرائے میں کیا جائے۔"

ان الفاظ میں وہ برگسال کی عقلیاتی ہدردی کا تصور سے پیرائے میں پیش کررہے ہیں۔ برگسال کہتا ہے کہ وجدان بذات خودادراک وابلاغ سے عاری ہے۔ خرودی ہے کہ پہلے وہ عصل کواپنے اغدرجذب کر لے تاکداس کی کیفیات بنبط تحریر میں لائی جا سیس اقبال کہتے ہیں:

'' پھر بدا عقبار توجیت صوفیا نہ مشاہدات چونکہ براہ راست ہی تجربے میں

آتے ہیں۔ لہذا ان مشاہدات کو دوسروں تک جول کا تول پہنچا تا نامکن ہوجا تا

ہے اور میں وجہ ہے وہ گلر کی بجائے زیادہ تر احساس کا رنگ اختیار کر لیتے

ہیں۔ لہذا صوفی یا پیغیر جب اپنے شعور کی تجیر الفاظ میں کرتا ہے تو اے منطق قصایا ہی کی شکل دے سکتا ہے۔ یہ بیس کداس کا مشمول میں وعن دوسروں تک

یہاں برحمال کاخیال ہی دہرایا ہے البت صوفی اور ویغیری وجدانی کیفیات کا ایک می حق بی و کرکر مجے ہیں اور ان کی واردات ہیں کی حتم کا فرق روانہیں رکھا۔ حالا تک یغیر اور صوفی کے احوال و مقامات ہیں بنیادی فرق ہے۔ صوفی کے متعلق بے وکک بید کہا جا سکتا ہے کہ وہ باطنی کیفیات کومن وعن دوسروں تک خطل نہیں کرسکتا لیکن پنجبر کے متعلق بیات کہنا اسے اپنے منصب و مقام سے گراد ہے کے مترادف ہے۔ الل فرہب کے خیال میں بنجیر ملم موتا ہے اور اس کا فرق الدیس بیہوتا ہے کہ وہ وقی یزدانی کو بلاکم وکاست اور من وعن مخاطب تک پنجیا دے۔ اس ابلاغ میں قصور یا تقص واقع ہوگا تو وہ اپنے فرض کو کما حقد اوانہیں کر سکے گا۔ پر فرم اسے ہیں:

"جب صوفی کسی ذات مرمدی سے اتحاد و اتصال کی بدولت بیموں کرتا ہے کہ زمان عسلسل کی کوئی حقیقت نیس تو اس سے بیٹیں جستا جاہے کرز الن معملسل سے اس کا تعلق کی کے منقطع ہو جاتا ہے اس لئے کہ اپنی یکنائی کے بادجود صوفیانہ مشاہدات اور ہمارے روزمر و کے محسوسات و مُدرکات میں کوئی نہ کوئی رشتہ ضرور کام کر رہا ہے۔ جس کا جوت یہ ہے کہ صوفیانہ احوال تادیر قائم نہیں رہتے۔"

یہاں اقبال بھی برحساں کے تقیع میں بقول بر ٹرفرسل تقوف پر حقیقت زماں کا پوند لگا رہے ہیں۔ علاوہ ازیں اقبال کا عشق برحساں کی جوسشی حیات نے کی صدائے بازگشت ہے۔ یعنی الی تخلیقی قومت حیات جس نے نظام حیات کوقائم و برقرار رکھا ہوا ہے۔ اس معاطع میں وہ صوفیہ وجودیہ کے افکار سے انجاف کرتے ہیں۔ کیونکہ صوفیہ کا عشق نام ہے محبوب ازلی سے انجادہ صل کی بخت کوشش کا۔

نظریاتی لحاظ سے پرگساں اور اقبال عقلی استدلال اور وجدوحال کے درمیان کوئی صد فاصل قائم نہیں کرتے۔ اقبال نے فکروا حساس یا عشل وجدان کے درمیان نامیاتی رہنے کا ذکر کیا ہے۔ لیکن بی تشخصائے بحث و جحت ہے۔ فی الحقیقت دونوں عشل پر وجدان کی سیادت کے قائل ہیں۔ برگسال کے ہاں قلنے کا مقصد واحد بیہ ہے کہ عشل کو وجدان میں سمود یا جائے۔ اقبال نے بھی اپنے اشعار میں جا بجا بید خیال پیش کیا ہے اور برگسال کی طرح برے جوش و خروش سے عشل و خرد کی شفیص کی ہے۔

زمام خوایش دادم در کعب دل قمار ما خوایش دادم در کعب است مختی بر اعمال کی بنیاد رکه خودی کی موت بهاندیشه با کموناگول در کو ایسی و مختی از آدم است در ایش که دل اور انمی کند تقد ای شریک شورش بنبال نیس تو بچه بحی نبیل شریک شورش بنبال نبیل تو بچه بحی نبیل

بڑو از راعان محمل فردماعہ بڑو بیانہ دوق بیتین است عمل کو جھید ہے فرصت نہیں حیات کیا ہے خیال و نظر کی مجذوبی واعد آ نکہ نیک بخت و محرم است بڑار بار کھیر متاج ہے مبری بیعش جومہ و پرویں کا کھیلتی ہے شکار بیعش جومہ و پرویں کا کھیلتی ہے شکار بیعش جومہ و پرویں کا کھیلتی ہے شکار

راتم کے خیال میں عقل کوشورش پنہاں میں شریک کرنے کی دعوت دیتا یا جبّت ووجدان پراعمال کی بنیاد رکھنا اور زعدگی کوخیال ونظر کی مجذو بی قرار دیتا حددرجہ خطرناک ہے۔ ضرورت اس بات کی ہے کہشورش پنہاں پرعقل کا محکم تعمر ف قائم کیا جائے اوراعمال کی بنیاد عقل وخرد پر رکھی جائے۔عمل وخرد پر جبلت ووجدان کی سیادت کومتدرجہ ذیل شواہداور حقائق کی بنا پر تبول نہیں کیا جاسکا۔

1- علائے ارتقاء وحیاتیات ہمیں بتاتے ہیں کہ سب سے پہلے ماڈے سے حیات کا ارتقاء ہوا۔ پھر حیات سے جبلت کا پھر سے ذہن کا اور پھر ذہن ہی تعقل و تقری صلاحیت پیدا ہوئی۔ برگساں کہتا ہے کہ جب جبلت عقل کے دخیل ہوئے سے خود آگاہ ہوتی ہوتی وجدانی کو اکف تلہور پذیر ہوتے ہیں۔ ظاہر ہے کہ اس صورت ہیں جبلت اور عقل سے علیحدہ وجدان کا کوئی وجود تین ہوسکا اور وجدانی کیفیات کو عقل و خرد تی کی تخلیق حلیم کرنا پڑے گا۔ نظر برای میدومون کی کھی اور وجدان کے عقل تحقیق ای میدومون کی کھی تھی ہوگا۔ اس سے معروضی ہوگی جس نبعت سے وہ جبلت و وجدان کے عتاصر سے پاک ہوگی۔ اس کے برعم وجدانی کیفیات بروئے کار آنے کے لئے ہرمر ملے پرعش کی تھی جیں۔

2- وجدانی کیفیات کا انھار کی فض کے مخصوص رنگ مزاج Mood پر ہوتا ہے۔ بذات خود طبیعت کی افراد ، موسم کی تبدیلی اور ماحول کے محق محوں اثر ات کے ساتھ وابستہ ہوتا ہے، اس لئے اس کے اخذ کئے ہوئے فتائج پر بجروسر نہیں کیا جا سکتا۔ آلڈوی بکسلے 11س موضوع پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

"بہارے ایک روش دن کو جب بیرااحال قلفتہ ہو، جب بی مجت
کی خوشی ہے ہمکتارہوں، اور حالات ساعدہوں، ہوسکا ہے کہ ججھال بات
کا وجدان ہو جائے کہ دنیا بی نیکی ایک بنیادی عضر کا درجہ رکھتی ہے۔لیکن
جاڑے بی جب جھے بیاحال ہوکہ تقدیر نے ناحق جھے بوروستم کا نشانہ بنا
رکھا ہے۔ میری آرزو کی قشہ بیل ہوں، میری مجوبہ جھے دھتا بتا چکی ہو۔
اس وقت بالواسط جھے بیہ وجدان ہوگا کہ کا نکات اظل آن کی ظ ہے جھے سے تطلی
طور پر بے پروا و بے تعلق ہے۔ ایک رنگ مزائ کی ترجمانی کو دوسرے رنگ

مزاج کی ترجمانی سے جو اتن بی منطق ہو کتی ہے کیوں زیادہ معروض سمجما جائے۔ جواب بیہ ہوگا کہ ہمارے پاس کوئی دلیل نہیں ہم صرف بید کہ سکتے ہیں کہ بس ہمیں وجدان ہوا ہے۔ ہوفض وہی ترجمانی اختاب کرے کا جواس کی وقتی یا گریزاں رنگ مزاج کے موافق ہوگی۔''

وجدان کے برعکس عثل کے اخذ کردہ نتائج رنگ مزاج کی تلون کیشی کے بخاج نہیں اکر تے۔

3- وجدانی کیفیات متفاد و متاقص بھی ہوستی ہیں مثلاً مین اکبراین عربی نے وحدت وجود كانظريدائي خف وحال كى بنا پر مرتب كيا تفائح كى طرح دوسرے وجودى صوفيا مولانا روم، عطار این الفارض وغیره واتی واردات و مکاشفات کے باعث وحدت وجود پر اعتقادر کھتے تھے۔فلاطیوں کا دعویٰ تھا کہا ہے بار ہا ذات تھن کے ساتھ اتصال واتحاد کا تجرب ہوا ہے۔ برحسال کہتا ہے کہ جھے اٹی زعری میں کئی دفعہ مرور تحض کا بلاواسط مشاہرہ تھیب ہوا ہے۔ویدائی بھی جوآتما اور یرم آتما کے اتحاد کا دعویٰ ذاتی تجربے کی بنایر کرتے ہیں۔دوسری طرف ہمدازوست یا وحدت شہود کے شارح سے احدسر ہندی کا دعویٰ ہے کد اُتھیں ذاتی کشف وتمود کے باحث اس بات کا انشراح ہوا تھا کہ وصدت الوجود یاہمہ اوست وہم باطل ہے اور ہمدازوست سے تظریہ ہے۔لطف سے کہشاہ ولی اللہ دہلوی اس بات کے مرفی ہیں کہان کا وجدان وحدت وجود اور وحدت حبود دونول کی تعدیق کرتا ہے۔ چتانجد انھول نے متفاد نظریات میں معاہمت کی کوشش بھی کی ہے۔ان حقائق کے پیٹ نظر اقبال کو اس بات کا حق تبیں منیکا کہ وہ این عربی کے مشاہرات کوتو الحاد وزعرقہ قرار دیں اور سے احمر بندی کے ہمہ ازوست کواسلامی روح کی تو حید مجھے لکیں۔ایے نظار کنائو کے او سے تو انھیں ویدانیوں کے تردان کو بھی سی حصلیم کرنا ہوےگا۔

4- برگسال اور اقبال کے علاوہ اکثر صوفیہ اور ویدانتی ہے کہتے ہیں وجدانی کیفیات تا قابل اظہار ہوتی ہیں۔مولانا روم نے کس حسرت سے کہاہے:

کائل کہ ہتی زبانے داشتے تانے متال پروہ ہار داشتے اے خدا ما تو جال را آل مقام کاعرال بے حرف می روید کلام برگسال کے خیال میں وجدان بذات خودادراک وابلاغ سے عاری ہے البتہ جب

وہ عشل کواپنے اندر جذب کر لیتا ہے تو اس کی کیفیات کو ضیط تحریر بھی لایا جا سکتا ہے۔ اقبال
کہتے ہیں کہ ''صوفیانہ احساس بھی بھی تعقل کا عضر شامل رہتا ہے۔'' برگسال نے اس عضر کو ''معقلیاتی ہدردی'' کا نام دیا ہے۔ بات یہ ہے کہ وجدانی کیفیات منفرداور شخصی ہوتی ہیں۔
اس لئے ان بھی عومیت کا رنگ پیدائیس ہوسکتا جو انحیس بیک وقت قابل ہم بھی بنا دے اور قابل اظہار وابلاغ بھی۔ چنانچہ اظہار وابلاغ کے لئے وجدان عقل کا مختاج ہے۔ جس طرح موضوع ہیت سے بے نیاز نہیں روسکتا ای طرح وجدان کے لئے عقل سے بے تعلق و بے پروا رہنا نامکن ہے۔ عشل عی باطنی احوال اور وجدانی کیفیات کولی کویا عطاکرتی ہے۔

5- برگمال اور اقبال کہتے ہیں کہ جبت اور وجدان إدراک حقیقت کے قابل ہیں جبکہ عش اس کے اوراک سے معذور ہے۔ اگر وہ عقی استدلال وتشر سے اس نتیج پر پہنچ ہیں تو خود اُن کے نظر ہے کے مطابق یہ نتیجہ غلط ہے۔ اگر وجدانی کشف وشہود سے اُنھوں نے یہ متیجہ افغذ کیا ہے تو خود اُن کے قول کے مطابق وجدانی کیفیات نا قابل اظہار ہوتی ہیں اور عش کا شمول تی اُنھیں قابل اظہار بناتا ہے۔ مقام خور ہے کہ عقل کا شمول اس نتیج کی صحت و مدافت کا ضامن کیے ہوسکتا ہے جب کہ عشل بقول ان کے إدراک حقیقت سے قامر ہے۔ کی ای ای ایم جوڈ نے بچ کہا ہے کہ عشل کے وشن بھی اس کی نارسائی اور غلا اعمالی کو قابت کی ای ای اور نیلا اعمالی کو قابت کر کے لئے تا اور نیج تا کے کو فلا ٹابت کر کہا تے ہیں اور نیج تا خود اپنے نتائے کو فلا ٹابت کر دکھاتے ہیں۔

6 جن دالا سے علی کوتھا کُن اشیاء کے ادراک کے نا قائل قرار دیا جاتا ہے وی کشف وجدان کے خلاف استعمال کے جا سکتے ہیں۔ علی کے اخذکردہ متائج پر اتفاق رائے کا امکان ہوسکتا ہے کین وجدانی کیفیات اکثر متفاد ہوتی ہیں۔ میرول الدین فرماتے ہیں: نہ مناز ہو کی ہیں۔ میرول الدین فرماتے ہیں: نہ مناز ہوئی ہیں۔ میرول الدین فرماتے ہیں: نہ مناز ہیں ماشراتیہ اور جدید زمانے می سریہ Mystics اور برکساں جیے فلاسفہ نے فیب کے علم کے لئے حواس وعلی کوقو قطعا نا قابل علم میرار دیا لیکن "کشف" یا" وجدان" یا سری ذرائع علم کے نام سے جس علم کی برحال ہیں بیا اور اردیا گئین دو محن ڈو بے کو شکھ کا سہارا ہے، جو ڈو بے سے ہیر حال ہیں بیا میک کے دورار تیا ہیے ہی درار تیا ہیں ہی اور ارتیا ہیں ہی درائل سے انسانی علی کوتھا کئی سکتا۔ کیونکہ لا در سے جی اور ارتیا ہیں ہی درائل سے انسانی علی کوتھا کئی

اشیاء یا غیب کے علم کے نا قابل قرار دیا ہے وہی دلائل کشف و وجدان کے خلاف استعال کیے جا کتے ہیں اور بتلایا جا سکتا ہے کہ عمل کی طرح کشف و وجدان بھی انسائی علم کی کوئی توت ہے اور عظی استدلال کی طرح اضائی اور اعتباری ہے اور اس کونا قابل خطا اور مینی ای طرح قرارتیس ویا جاسکا جس طرح كدانساني عقل واستدلال كوتبين ديا جاسكا \_"

7- برگسان کا خیال ہے اور اقبال بھی اس سے اتفاق رائے کا اظہار کرتے ہیں کہ وجدانی کیفیات کو چند لمحات سے زیادہ طول تیس دیا جا سکتا۔ ظاہر ہے کہ ناممل اور کریزاں ہونے کے باعث باطنی کشف و جود پر کسی تظریے کی بنیاد نبیں رکھی جاسکتی ندأ سے خارج سے متعلق کیا جاسکتا ہے بھی وجہ ہے کہ وہ بقول برگساں إدهر أدهر بھنگنے سے محفوظ نہیں رہ سکتا۔ "اس لئے بجورا" برحمال کو بھی اسے نظریے کی شرح وقدوین کے لئے عقلی استدلال سے کام ليما براجس كى بنيادي زياده محكم اور يائداري -عظى استدلال اورسائفك محقيق كو، چد لحات تو ایک طرف رہے کی مہینوں اور سالوں تک طول دیا جاسکا ہے اور اس بات کا کوئی اعدید تیں ہوتا کہ وہ کریزاں تابت ہوں کے ۔ بھن اوتات ایک عقدے کومل کرنے کے لے الل علم كل الول تك روغن فيم هى جلاتے بي اور بالا آخراے مل كرتے بي كامياب مو جاتے ہیں۔علی اعشانات رونیا بھر کے سائنس وانوں کا انقاق ہوجاتا ہے کیونکہ ان کے الله كا بروقت تحقیق جائزه لیا جاسك ب- به بات بم صوفی ك وجدانی كيفيات كمتعلق میں کہ عے

8- علم كا مواد (Data) حيات (Seusatins) على بيم كيتياتي بيل- اس لي حیات کے فراہم کئے ہوئے مواد پر وجدان کی بدنبت عمل زیادہ کامیانی سے عمل کرعتی ہے۔فلاسفہ اسلام میں البیرونی کا فلسفہ بیٹھا کہ صرف حی إدراکات سے جن میں عقلِ ناطق ترتیب و سنظیم پیدا کرتی ہے،علم حاصل ہوسکتا ہے۔لارڈ برٹرغرسل جوحسیارن 1 کے مسئلہ پر اجتهادی تظرر کھتے ہیں قرماتے ہیں:

"ركسال كبتا ہے كم على ماضى كے تجربات كى بنا يراشياء كى مشرك خصوصات كاجائزه ليحتى ب جب كهوجدان من برتازه كمح من ندرت اور جوبی کا ادراک کرنے کی مطاحیت موجود ہے۔ یہ سی ہے کہ ہر کے

میں عدرت اور تازگی پائی جاتی ہے۔ یہ بھی سی ہے کہ عشل اس کے فہم سے

قامر ہے۔ صرف بالواسط واقفیت ہی ہاس عدرت یا تازگی کا ادراک کیا جا

ملکا ہے۔ لین اس نوع کی بالواسط واقفیت کھل طور پر حس (Sensation)

بی پہنچاتی ہے اور جہال تک میرا خیال ہے اس کے ادراک کے لئے وجدان

جیسی کی خصوص کیفیت کی ضرورت محسوس نہیں ہوتی ۔ عشل و وجدان نہیں بلکہ

حس نیا (Data) "مواذ" فراہم کرتی ہے۔ لین جب بھی یہ مواد تمایاں طور پر

نیا ہوتا ہے تو وجدان کی برنبیت عشل بدر جہازیادہ اس قابل ہوتی ہے کہ اس کا

جائزہ ولے سکے۔ در حقیقت وجدان جبازیادہ اس قابل ہوتی ہے کہ اس کا

جائزہ الے سکے۔ در حقیقت وجدان جبائیادہ اس قابل ہوتی ہے کہ اس کا

جائزہ الے سکے۔ در حقیقت وجدان جبائی اس بروے کا در آسکا ہے جھوں نے

جنوں نے

غرضکہ وجدان علم کا مصدرو ماخذ جیس بن سکتا کیونکہ (1) وہ اپنی کیفیات کی تعریف کرنے سے قاصر ہے۔ (2) وہ اپنی کیفیات کے اظہارو بیان سے عاجز ہے کہ الفاظ ور آکیب عمل وشعوری کی تخلیق ہیں۔ (3) وہ عمل کی مدد کے بغیر اپنی کیفیات میں میچے و فلط کی تمیز جیس کرسکتا۔

9- اقبال نے تھیل جدید الہیات اسلامیہ میں عمل و وجدان کے تقابل پر بحث کرتے ہوئے صوفیہ کے شف و شہود سے استدلال کیا ہے لیمن فزکاروں کونظر اعداز کر دیا ہے۔ حالا تکدان کی وجدانی کیفیات صوفیہ کی واردات کی یہ تبدت کہیں زیادہ قابل اعتاد مجمی جا سکتی ہیں۔ صوفی کی واردات قلب میں قکروا حساس کا ربط و تعلق گریز یا ہوتا ہے اس لئے دہ ان کے اظہارو بیان پر قادر تیس ہوسکتا۔ اُسے خودا ٹی بے چارگی اور لب بھی کا احساس ہوتا ہے۔ اس کے برتکس ایک فن کار کے ذہان میں فکر واحساس کا ربط تعلیقی ہوتا ہے۔ عام حالات میں دوسرے لوگوں کی طرح اس کے احساسات بھی منتشر اور بے ربط حالت میں موجود ہوتے ورسے لیکن جب اس کی تعلیقی صلاحیت برسر کار آئی ہے تو اس کے فکر واحساس کے احتران سے تصوراتی چیر فن عالیہ کے شاہکاروں کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ اس تحلیقی ملک سے فیر ان کی باعث ایک صوفی حالت وارفکی می کو صورت اختیار کر لیتی ہے۔ اس تحلیقی ملکہ کے فقد ان کے باعث ایک صوفی حالت وارفکی می کو

كرره جاتا ہے۔ اقبال خود ايك عظيم شاعر تنے ليكن أنھوں نے اپني شاعرى كو يتكلمان ترجماني كا ا کے وسیلہ بنا لیا۔ یکی حالت اقلاطون کی تھی جس کے مکالمات ادبیات عالم میں شار ہوتے میں لیکن جو شعراء کوائے مثالی معاشرے سے خارج البلد کر دینا جا ہتا ہے۔حقیقت بدے کہ فنون لطيفه كم شامكارول عى من فكرواحساس كالمجيح وصالح احتزاج عمل مين أسكما بهاورتظرو لعق كاعضرى الحيس دواى الهيت بخشا ہے۔

10- جب تک جبلت ووجدان پرعتل وخرد کی کارفرمائی کوشلیم ندکیا جائے انسان کی تهذيب نفس اورعمراني ترقى كانفورى ذبن يستبيس آسكارمبذب انسان وى موتاب جس كے جذبات واحساسات عمل كى بإسبانى على موں اور ترقى يافت اور متدن معاشره اے كماجاتا ہے جس کے افراد کی جہلتیں بےراہ رونہ ہونے یا کیں۔

にだしかとした」

"جدید تغیات نے ہمیں بتایا ہے کہ انسان کے اعمال وخیالات ی جذبياور جبتول كانفرف عتل وخردكى بدنبت زياده ككم ب-ان جذبات وجبتوں كے تعز ف كو تليم كرنے ميں كوئى قباحث تبيل ليكن ان كى اطاعت كرنا يقيناً ماري في عن الجمائه موكا جذبات اور جبلول من حيوانات اور بم مام کے شریک ہیں۔ اٹھیں منبط میں لانے کی صلاحیت عی ہمیں انسان كملانے كى سختى يناتى ہے اور جذبات وجلتوں ير بتدري قايد يانا عى انسانى であるいのりのである

حیوانات جبلتوں کے ہاتھوں میں ہے ہی اور بے وست ویا ہیں کیونکہ ان کا ذہن تکروتعقل سے عاری ہے۔انسان میں معل وخرد نے جبلتوں کا بے پناہ تضرف تو ڑا اور تدنی ترقی کے لئے راستہ ہموار کیا۔ مقام خور ہے کہ روسواور اقبال کی طرح تمام خرد وحمن صحرائیت اور بدویت کی تعلیم دیتے ہیں۔روسوتدنی ترتی کا دعمن تھا۔ ا قبال بھی بدویت کے سلخ يں -\_

يا بندة صحراتي يا مرد كهتاني ہے اس کی فقیری میں سرمایہ سلطانی

قطرت کے مقصد کی کرتا ہے تکہانی ونیا یس محاسب ہے تہذیب فسول کر کا خرد دشنی اور تهذیب دشنی لازم داخردم بین الدو بر ترغرس لکھتے ہیں:

"تهذیب وتدن کی ترقی کے ساتھ ساتھ وجدان بی ضعف آرہا ہے۔
وجدان بالنوں کی برنست بچوں بی اور الل علم کی برنست جہلا بی زیادہ ہوتا
ہے۔ جولوگ وجدان کو برنظر انتسان و کھتے ہیں انھیں جنگلوں بی بھاگ جانا
ہےاور وحوث جیسی زعر کی بسر کرنی جائے۔"

عمرانی ترتی کے لئے ضروری ہے کہ انسان سوچ سمجھ کر چند واضح نصب العینوں کا تشخص کرے اور پھران کے حصول کے لئے مسلسل شعوری کوشش کرے۔ علاوہ ازیں انسانی ترتی عام ہے طبیق ماحول پر قابو پانے کا۔ انسان قدیم زمانوں سے عمل وخرد کی مدد ہے می ماساعد طبیعی ماحول کے خلاف کھکش کررہا ہے۔ اگر وہ جبلت یا وجدان کے تقرف میں رہتا تو تاری اور کھوہوں میں زعری گزاررہا ہوتا۔

11۔ گائ اظلاق کا اُتھار ہی اس بات پہ ہے کہ انسان کے جذبات اور جہلیں اس کی عقل و خرد کی متابعت میں رہیں۔ ارسطو کے نظریة اظلاق کا بنیادی اصول یہ ہے کہ جذبات پر عقل کا نغیادی اصول یہ ہے کہ جذبات پر عقل کا نغیادی اصول یہ ہے وہ مقام جذبات پر عقل کا نفرف ہو۔ جس فض کے جذبات اس کی عقل پر حاوی ہوجا کیں مے وہ مقام انسانیت سے گرجائے گا۔ معتز لہ کا مشہور نظریہ ہے کہ اشیا ہ کا حسن واقع شری نہیں عقل ہے کہ والمان ڈی شعوراور ڈی عقل ہوئے کے باحث بی اظلاق کا منطف ہوا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ عقل بی اعلاق کا منطف ہوا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ عقل بی ایس کہ عقل ہے۔ سر سید احمد خال اس کی وضاحت کرتے ہوئے تھے ہیں:

"خواہ بیصلیم کرو کدانسان فرہب یعنی خدا کی عیادت کے لئے پیدا ہوا
ہے خواہ بید کھو کدانسان فرہب کے لئے بنایا عمیا ہے دونوں حالتوں میں
ضرورہ کدانسان میں برنبست حیوانات کے کوئی ایسی چیز ہے کدوہ اس بار
کے اُٹھانے کا مکلف ہوا۔اورانسان میں وہ شے کیا ہے؟ عشل ہے۔اس لئے
ضرورہ کے جوفد بہب اس کودیا جائے وہ عشل انسانی سے مانوتی ندہو۔"

بدروزمرہ کے مشاہدے کی بات ہے کہ جرائم پیشداور غلط کارلوگ وی ہوتے ہیں جن کی جبتوں پر عش فرد کی گرفت کزور پڑ جاتی ہے۔ باا خلاق انسان نفسیاتی طور پر بھی سیج الدماغ ہوتا ہے کیونکہ میج الدماغی اور نفسیاتی اعتدال کا مفہوم بی بدہے کدانسان کی جبتوں پر

اس كى عنى وخرد كا تضرف مضبوط اور محكم مو ..

12- عقلی تحریکیں ہیشداتوام عالم کےسای عروج کے زمانوں میں پینی رای ہیں۔ یونان قدیم، عبد مامون الرشید اور لوئی چاردہم کے عبد میں عقلیت نے تشوونما بالی تھی۔ دوسرى طرف خرد و دعمن اور معاشرتى تنزل كاچولى داكن كاساتدر باب-اس كى وجديد ب معل وخرد کاتعلق بنیادی طور پرخارج ومعروض سے ہے۔اس کی مدد سے انسان خارجی ماحول یر قابو یانے کی کوشش کرتا ہے لیکن جب وہنی واخلاقی تنزل کے باعث وہ خارتی ماحول پر تصرف قائم كرنے مى ماكام رہتا ہے تو داخلى اور باطنى دنيا مى بناه ليتا ہے۔ بدونيا وى ہے جس میں صوفیہ کے عقیدے کے مطابق کشف و وجدان کی کارفر مائی ہے۔ جواتوام ومل سای اورمعاشرتی تنول کا شکار ہوجاتی ہیں ان کے فکر ونظر، شعر وادب، ان کی اخلاقی قدروں اور عرانی نصب العینوں میں فرار کی یہ کیفیت تمایاں ہوجاتی ہے۔ مندوستان میں منظرا جارہے نظريه ويدانت كوملك كيرمتبوليت اس وقت ميسر آئى جب بمدود ل كي سياى توت كاشيرازه بحرچكا تعالمينى دور كے تول پذير يونان و روم على كليت اورلذت يكى كا دور دوره موا تا تار کے خوج اور دولت عباسے عالی کے ساتھ اسلامی دنیا علی رہبانیت جروگزی اور تصوف وعرفان نے نشودتما یائی۔شہنشاہ اکبراعظم کے عہد میں عقلیت کوفروغ موا تھا۔ بد مظول کی سای عظمت وسطوت کا زمانہ تھا۔ چنانچے فیضی کے اشعار اور ابوالفعنل کی انتا میں ایک خاص طنطنے کا احساس ہوتا ہے جو دور زوال کے شعراء ناصر علی سر بعدی اور بیدل کے کلام على وكما في تيس ويتا\_

ان دلاگ سے بیٹا بت کرنا مقصود تھا کہ عشل تمام توائے تفی کی رکیس ہے۔ عشل ہی انسان کو حیوان سے ممتاز کرتی ہے۔ ای کے طفیل نئی توع انسان حیوانات کی صف سے جدا ہوئے میں کامیاب ہوئے تنے اور ای کے نشود نما نے تبذیب و تھن کی بنیادی استوار کی تحییس۔ فرد کی تبذیب نفس کا موال ہویا اقوام عالم کے تھن کا، دوتوں کا انحصار اس بات پ ہے کھیں۔ فرد کی تبذیب نفس کا موال ہویا اقوام عالم کے تھن کا، دوتوں کا انحصار اس بات پ ہے کہ نئی نبوع انسان اپنے مقدر کی ہاگ ڈور عشل وخرد نے سپر دکریں کیونکہ جبلت ووجدان سے بھی عشل کی رہنمائی بی بھی تھیری کام لیا جا سکتا ہے۔

## ا قبال کے رومانی افکار

کیا صدی قبل اذک میں جولیس سرزی فق جات کے باعث گال (موجوده قرائس)

پرائل دوما کا سای تسلط محکم ہوگیا۔ یہاں کے دوی حکام کی زبان لا طبیٰ تھی جس کے الفاظ و

تراکیب متا کی بولیوں میں نفوذ کر کے اور ایک ٹی زبان خبور میں آئی جس کو رومانا لگو اکتے

گے۔ اس جوائی زبان میں جوقعے کھے جاتے ہے آئیس زومان کہا جاتا تھا۔ یہ تھے۔ اس لئے یہ
واردات عشق و محبت اور خجاعت و بسالت کے کارناموں پر مشتل ہوتے ہے۔ اس لئے یہ
عامر زومان کے اجزائے ترکیبی قرار پائے۔ ان رُومانوں میں ازمنہ وسطی کے فوق المحنی
معامر زومان کے اجزائے ترکیبی قرار پائے۔ ان رُومانوں میں ازمنہ وسطی کے فوق المحنی
کاحسین احزان ڈیلنے کی طربیہ خداوندی میں دکھائی ویتا ہے۔ ان میں انگلتان کے شاہ آر تر
کاحسین احزان ڈیلنے کی طربیہ خداوندی میں دکھائی ویتا ہے۔ ان میں انگلتان کے شاہ آر تر
بورپ میں اس رُومانوں کے رومانی خاص طور پر مشہور ہوئے۔ انیسویں صدی بعداد ہوئے کے
بورپ میں اس رُومانوں کے رومانی خاص طور پر مشہور ہوئے۔ انیسویں صدی بعداد ہوئے کے
بورپ میں اس رُومانوں کے رومانی خاص میں آیا تھا جیسا کہ جرمن شاعر ہائے نے کہا ہے:
درائیس کے مورمارولان میں رُومانی تحریک کو رومانیک کہتے ہیں اور رُومانی احساس کو
مرائیس کی زبان میں رُومانی تحریک کو رومانیک کہتے ہیں اور رُومانی احساس کو
درمائیک کہا جاتا ہے۔ ہم رُومانی تحریک کے ختمر وکر کے ساتھ رُومانی احساس کے تجریے کی

<sup>-</sup> Cult of The Dame 1 مورت كامحبت على يستش كاشمول -

کوشش بحی کریں ہے۔

موزهين فلنفداور ناقدين ادب متفقه طورير روسو كورُومانيت كا نتيب اوّل قرارية ہیں۔روسوفرانسیسی نٹرادنہیں تھالیکن اس کی عمر کا معتدبہ حصہ فرانس بی میں گزرا۔ وہ فرانسیسی قاموسيوں واليش كنددر سے، نتسكو ، ديدرو وغيره كا معاصر تفا۔ ان دانشوروں كا شارتحريكِ خرد افروزی کے علمبرداروں میں ہوتا ہے۔ انھیں انسانی عمل وخرد پر عمل اعماد تھا اور اس کی مددے وہ معاشرے کے تمام عقدوں کوحل کرنا جائے تھے۔ اُنھوں نے اوہام وخرافات کے خلاف زیردست مہم جاری کی۔وہ ایک طرف جایراورمطلق العنان سلاطین کے مخالف تھے اور دوسری طرف مقتدایان تدب کی دکان آرائی اور زُبد فروشی کے وحمن تھے۔ اینے افکار کی اشاعت کے لئے اُٹھوں نے ایک معنیم قاموں الطوم مرتب ک۔ وہ ساکٹنگ اور عقلیاتی بنیادوں پرسیای اور معاشرتی نظام کواز سرنولتمیر کرنے کے متمنی تھے۔روسوان کی عقلیت کا سخت مخالف تھا۔ اس نے کہا کہ عقلی استدلال اور قلسفیان تھر غیر قطری قفل ہے کیونکہ وہ انسان کو فطرت سے دور لے جاتا ہے۔ تی توع انسان کی قلاح و بہود کا انحصار فطری زعر کی گزارنے پر ہے۔روسو کے خیال ٹی انبان شرکا کا دکار ہوگیا تھا کیونکہ اس کارابط فطرت کے ساتھ برقرار تبيل رہا تھا اور وہ تبديب وتدن كى يرتصنع زعرى كا دلدادہ موكيا تھا۔اے جا ہے تھا كہ وہ تہذیب وتدن کی عمارت کومنہدم کردے اور نے سرے سے قطری بنیادوں پراہے معاشرے ك تعيركر ، اللى خيالات كى بناير روسوكومحرائية اور بدويت كالملخ سجما جاتا ب-

انیسوی مدی کے جرمن قلاسفہ اور ادباہ روسو سے بیحد متاثر ہوتے ہے۔ کانٹ روسو کا برا بداح تھا۔ چتانچ بیعن باقدین اسے زومانی قلنی کہتے ہیں۔ کوئے ، هنر ، هندیگل برا دران ، نووالس ، برنگانو ، اوبلینڈ ، کیک ہرڈرو ، کفل مان اور ولئک نے جرحی میں رومانیت کی تروی واشاعت کی۔ کوئے کی تالیف ''آلام ورتمز' رقیق جذباتیت اور خیل آرائی کے باعث زومانیت کا محیفہ اوّل مجی جاتی ہے۔ یہ کتاب اس قدر مقبول ہوئی کہ جرمن میں ورتمز مت کے باعث بام سے ایک منتقل مسلک کی بنیا ورکمی گئی۔ کی لوجوانوں نے جواس مسلک سے وابستہ شے بندیاتیت کی رومی بہرکر خود کئی کی لوجوانوں نے جواس مسلک سے وابستہ شے بندیاتیت کی رومی بہرکر خود کئی کر اے ای طرح کی توجوان هلرکی' رہزن' پڑھ کر بٹ مار

Enlightenment 1 افخار حویں صدی کی مشیور مقل تحریک جس کا آغاز ہالینڈ اور قرائس

بن بینے۔ اعریز شاعر بائرن بھی آلام ورتقر سے متاثر ہوا۔ شیلے گاڈون کے وسیلے سے زوسو سے متاثر ہوا۔ کارلائل نے جرمنی اور انگلتان کے درمیان قکری مفاصت پیدا کرنے کی کوشش ک ۔ کولرج جرمن قلبفداور رومانیت کی دعوت دیتار ہا۔ ورڈز ورتھ نے روسو کی تقلید میں معرفت قطرت كامتصوفاند نظرية مرتب كيا\_فرانس مين وكثر بيوكو، دى وكنى، دى معه، الكوندر وما اور تميونل كاية رومانيت كمشبور ترجمان بجحة جاتے تھے۔

انیسویں صدی کے اوافریس اعریزی زبان اور ادب کے وسلے سے رومانیت نے مندوستان على روائ بايا- سركارى مدارس على جوامكريزى نصاب مقرركيا كيا اس على روماني شعراء وروز ورتھ ولی ، کورج ، بائزن اور کیس کی تقمیں اور والٹر سکاٹ کے ناول شامل تھے۔ اس کے پڑھے لکھے طبقے کے ذہن وقلب ہر رومانیت کا تبلط ہو گیا۔عبدالحلیم شرر اور محم علی طبیب نے والٹر سکاٹ اور الکو غروو ما کی تعلید میں تاریخی رومان لکستا شروع کئے۔ اقبال بھی

اس زومانی تحریک سے متاثر ہوئے بغیر ندرہ سکے۔ پروفیسر محد شریف فرماتے ہیں 1: "ا قبال کے زمانہ تعلیم علی مخاب یو غور کی اور دوسری یو غورسٹیوں کے نصاب المئے تعلیم کی زینت بھی انگریزی رومانیت تھی جس کا تیجہ بدیرآ مدہوا كرسارے ملك على رومانيت كى ايك لير دوڑ كئى۔ رومانيت كى قطرى شاعرى اور توظاطونی جالیاتی تظریوں نے جواردواور فاری شاعری میں روایتی حیثیت اختياركر ع تفاتبال يركم الروالا"

رومانیت کے ہندوستان میں روائ وتول کی سب سے بوی وجہ بی کھی کہ رومانی عمل وخرد ير جذبه آميز خيل كونو تيت دية بين بلكه خيل اور وجدان عي كوعمل ودانش كالجواره خیال کرتے ہیں۔ بیرو مانی عقیدہ مشرق کے صوفیا اور ویدائنوں کے نقط نظر کے عین مطابق ہے۔ پروفیسرای اے آراک کہتے ہیں بے

"رومانيت مندوستان مي نهايت مغبول موتى كيونكه اس مي جذبه و وجدان كوعمل وشعور سے زیادہ اہم سمجما جاتا تھا۔ بورب میں اس كا زور 19ویں صدی کے اواخریس ٹوٹ گیا۔ لیکن اہل ہتدیر ابھی تک اس کا مجرا تبلط باتی ہے۔ حقیقت پندی کی تحریکیں مشرقی ممالک میں مقول نہیں

ہو بیس ۔ کیونکہ دومانیت کے برنکس وہ ندیبیت کی دوح کو بحروح کرتی تھیں۔ اقبال
بھی رُومانیت کے اس خرد و جمن عضر سے زیادہ متاثر ہوئے جس کا پیغامبر مغرب
میں برکساں تھا۔ برکساں کی جذیا تیت کی تد جس بھی دومانیت کارفر ماہے۔''

لارڈ برٹرط رسل نے تاریخ قشفہ مغرب ہیں رومانیت کے سیاسی جمراتی، قلسفیانہ اور
اد بی پہلودک پر میر حاصل اور پر مغتر بحث کرنے کے بعد میہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ رومانیت
سیاسیات ہی استبداد، عمران ہیں فردیت 1 فلنفے ہیں خرد دشنی، اوبیات ہی جذبا تیت اور
اخلاتی ہیں انا نیت کی پرورش کرتی ہے۔وہ جمن مثالیت کے تمائندوں کا نشہ اور فضع کورومانی
فلنفی سجھتے ہیں اور برگساں کی خردوشنی کورومانیت ہی کی ایک فرع قرار دیتے ہیں۔فرانس کا
ایک نقادلوگی ری رہے ہے زومانیت پر بحث کرتے ہوئے لکھتا ہے:

"رُومانيت پن عقليت كى بجائے جلك، تانون كى بجائے نرائ، معاشرے كى بجائے نيچر، اخلاقی وفتی انضاط كى بجائے انزاديت، جذباتی بيجان اور خيل كى بےراہ روى كوافتيار كيا كيا ہے۔"

نظر خورے دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ "خودمرکزیت ہی رومانیت کا اصل اصول ہے۔" زومانی ادیب اور شاعر اظہار لئس کے رائے بیس کی شم کی مزاحت کو پرداشت نہیں کرتا ۔ حق کہ بیشت کی بیند شوں کو تیر باد کہنے بیس بھی باک جسوس نہیں کرتا ۔ وہ تخیلات اور محسوسات کو اسلوب بیان کی بایند ہوں ۔ یہ نجات ولائے پر اصرار کرتا ہے۔ ایک رومانی سیاستدان لاز آ مشید ہوتا ہے۔ وہ عوا اس زعم بے جاکا شکارہ وجاتا ہے کداس کی ذات کے ساتھ قوم و ملک کی فلاح و بیجود وابست ہے۔ نفسیات کی زبان میں اسے (God Complex) کہتے ساتھ قوم و ملک کی فلاح و بیجود وابست ہے۔ نفسیات کی زبان میں اسے (God Complex) کہتے ہیں۔ یعنی ایک مشید ڈکٹیٹر یہ بھے لگتا ہے کداگر زمام مملکت اس کے ہاتھ میں نہ ہوگی تو ملک تباو و برباد ہو جائے گا۔ ایک رومانی فلنی اپنے محدود ذبین کوتمام کا نتات کا خالق قرار دیتا ہے اور و برباد ہو جائے گا۔ ایک رومانی فلنی اپنے محدود ذبین کی صورت پر حقیقت اولی کا تصور کرتا ہے۔ نفسی یہ محقیدہ تصویرہ کی مان احتیار کر لیتا ہے جب کدایک صوفی زورج کل کا نفسور کرتا ہے۔ تصوف میں یہ محقیدہ تصویرہ کی کا اختیار کر لیتا ہے جب کدایک صوفی زورج کل کا نفسور آئی کا تصور کرتا ہے۔ تب کدایک صوفی زورج کل کا نفسور آئی کا تصور کرتا ہے۔ تب کدایک صوفی زورج کل کا نفسور آئی کا تصور کرتا ہے۔ تب کدایک صوفی زورج کل کا نفسور آئی

الله المعیارمقرر کرلیا۔ اے فاری نقاضوں ہے روگردانی کرے اپنی بی ذات کو حداثت کا معیار مقرر کرلیا۔ اے انٹر ادیت سے تلوط نہ کیا جائے۔

روح کے مطابق کرتا ہے۔ رومانی مسلح تبذیب وتدن کی خارجی یابندیوں کو برواشت نہیں کر سكااس كے ان كے خلاف بغاوت يرآ ماده موجاتا ب اور صحرائيت اور بدؤيت كى تبليغ كرنے لکتا ہے۔معاشرے کے توانین اور رُسوم کے ساتھ ایک رومانی ، اخلاقی قدروں کو بھی استے مخصوص زاویہ نگاہ سے جا پھتا ہے۔اس کی اپنی انا خمر وشراور حسن وقیح کا معیار مقرد کرتی ہے۔ جو کام اس کی انا کی پرورش کرتے ہیں دہ اچھے ہیں اور جواس کی جراحت کا باعث ہوتے ہیں 102 - 10 - 5/1/2 TUE

"رومانيت كا مطلب مرييناندانانيت، جنون اور تجروى ہے۔ رومانی تمام دنیا سے برسر پیکار ہوتا ہے اور تمام فارق قود کو خر باد کھر اٹی عی عظمت اورالوميت كااعلان كرتا ب-"

يسوان نے روسوكا ذكركرتے ہوئے اى خودمركزيت كى طرف توجه ولاكى ہے: "رُوسوكى تمام تحريول بل ذاتى عضر عالب ہے۔ دوسرے الفاظ مي روسو ببلاهيم رومانى إ-"

رومانی بالعوم سیای اور اقتصادی عقدول کوحقیقت پندی کے نقط تظر سے سلحانے كوصلاحيت تيس ركتے۔ اي داخليت اور خود مركزيت كے باعث ان كے لئے خار كى اور معروضی سائل سے دیجی لینا ناممکن ہوجاتا ہے اس لئے وہ تخیلات کی ایک ونیا بالیت ہیں۔اور ماحول کے خارجی تقاضوں سے تعبرا کراس میں بناہ لیتے ہیں۔رُوسو ہے اسے متعلق

" على حقائق كا سامنانيس كرسكا تها اس لئة على في تخيل كى وتيا على بناه لی-روزمره کی زندگی ش محصال ایک چز دکھائی تیں دیا تھی جو سے لئے جذب توجہ كا باعث موتى اس لئے ميں نے ايك مثالى عالم تحليق كرايا اور اے اپنی مرمنی کے مطابق خیالی تلوق نے بسالیا۔ استغراق کی حالت میں بحص شدیدلذت محسوس مونے کی .. بس نے بی توع انسان کونطعی فراموش کر دیا اوراسینے لئے مثالی اور کامل لوگوں کی محفل اختراع کر لی جوحس و جمال اور محاس اخلاق کے عمولے اور محلص ، باوفاء قابل اعتاد اور سے دوست منے۔ ایےدوست جو بھے حقیق دنیا میں میسرندآ سکے۔ بھے اس فردوس مخیل میں ایسا
لفف محسوں ہونے نگا کہ پہروں اس کی سیر میں مشغول رہتا۔روٹی کے دو
کھڑے کھا لیتا اور درختوں کے جینڈ کی راہ لیتا۔ بعض اوقات کچھ ٹابکارایے
بھی آ نگلتے جومیرے مراقبات میں گل ہوتے۔ میں منبط کو بالائے طاق رکھ کر
وحشیانہ طریقے ہے آمیس ڈانٹ دیتا۔ اس طرح میری مردم بیزاری کی شہرت
میں اضافہ ہو گیا۔''

ايك اورجكه لكعتاب:

"اپنی کشتی کو پانی اور ہوا کے رخم وکرم پر چھوڑ کر بیں نے اپنے آپ کو پر بیان خوال کے اپنے آپ کو پر بیان خوال کے برد کردیا جو اگر چہ احتقانہ تھے لیکن خوش آ کند ضرور تھے۔
مجمعی بھی جن جذباتی اعماز بیں چلا افعتا" اے مادر قطرت بجھے اپنی حفاظت میں بر ر "

نفیاتی زبان بی ہم کہ کے بیں کدروسوایک لاؤلے بیچ کی طرح زمانے کے اسلامی تا میں ہم کہ کے بی کا مور ہوگا ہی تا ہے آئے حقائق سے گھراکر ماں کی گود بھی بناہ لینے کی کوشش کرتا۔ امریکہ کے رومانی تھور ہوگی ہی ہی کہ کے میں اور جیلوں کے کنارے گوشہ خلوت بھی مراقبات کی دنیا ہمائے رکھتا تھا۔ ای خود مرکزیت کے باحث پروفیسر امبر کردمی نے رومانیت کی تعریف کرتے ہوئے کما ہے:

"فارى يرب ے كريرك دافلى ترب يراقب مركوزكارومانيت

روانیت کی ایک فاصیت ماضی پرتی ہے۔رومانیوں کی طفولیت پیندی ہی ای کی فرع ہے۔ رومانیوں کی طفولیت پیندی ہی ای کی فرع ہے۔ رومانی اپنی داخلیت کے باعث معاشرے کے فار بی فقاضوں سے وہئی اور قبی مواصلت پیدا کرنے سے قاصر رہے ہیں۔ اس لئے ماضی کے پراسرار دھند کے ہی کھو جانا چاہی رومان تو ایس اپنے ماحول کی حقیقت پیندا نہ تر بھائی ترکئے نہ اس کی وقی تاری کی تقیقت پندا نہ تر بھائی کر سکتے نہ اس کی وقی تاری کی تعیم انسان کھا کہ کہ دومان تو دون کا شعور رکھتے ہیں۔ اس لئے ماضی کی عقمت کے افسانے لکھ کر "پدرم سلطان ہود" کے نعرے سے تسکین قلب کا سامان مجم پہنچا تے ہیں۔ اکثر رومانی بھین کی مسرتوں کا ذکر بڑے حسرت آ میز لیج می کرتے ہیں۔ چنا نیج بلیک اور ورڈ زورتھ نے انسانی

عمر کے اس دورکومٹالی قرار دیا ہے۔ بھین کی اس حرت آ میزیاد (Nostalgia) کی تدیش خارتی ماحول کے ساتھ موافقت پیدا نہ کر سکنے کا اعتراف بختی ہوتا ہے۔ جس طرح ہروہ فخض جو ڈبنی لحاظ سے تابالغ ہو (Good Old Days) کا راگ الا چار ہتا ہے۔

مندرجہ صدرتفریحات کی روشی میں ہم اقبال کی رومانیت کا جائزہ لینے کی کوشش کریں گے۔ اقبال کی زعرگ کے جوحالات ہم تک پہنچے ہیں ان سے بھی اس امر کی تقد این ہوتی ہے کہ دوہ بالطبع رومانی تقداورزعگ کے عملی شعبوں سے کریز کر کے تخیلات ومراقبات کی دنیا میں رہتا پند کرتے تھے۔ یا درہے کہ ان کی رومانیت کے دو پہلو ہیں او بی اور تکری۔ اکثر ناقد بن اوب رومانیت پر بحث کرتے ہوئے یہ حقیقت نظر اعداز کر جاتے ہیں کہ تحریک رومانیت قلم اعداد ان کے جمعین کے قلم ایست رکھتی ہے جنٹی کہ اوبیات ہیں۔ انیسویں صدی کے اکثر فلاسفہ اور ان کے جمعین کے قبل انہی ادادیت پر دومانیت نے گہرے انٹرات قبت کے جیں۔ اقبال آخی ادادیت پیندوں سے مستفید ہوئے ہیں۔ پر وفیسر تھرشریف از صاحب فرماتے ہیں۔

" برحنی بیل رومانی فلنی کانٹ اس سے پہلے اس بات کی طرف توجد دلا چکا تھا کہ ارادے کی آزادی تو صیف بھال کی تعیین پر کارفر ماہوتی ہے۔ شو پنہائر نے اس بات پر زور دیا تھا کہ ارادہ بھی تھکیل کا تنات بیل شال کار ہے۔ بین دنوں اقبال برحنی بیل شخطھ کا فلند ارادہ تو ست برمنوں کے ذہن پر سوار تھا۔ سٹیفان جارج ، رشاد واگر اور اوسوالٹ بنگر نے نطھے کے فوق البشر کی تبلیغ کے سلسلے کو جاری رکھا ..... اقبال مابعد المطبیعیات بیل تو بطلی حریق بین گے اور اسلام کو از سر تو تازگی دیے اور مسلمانوں کو ابطال کی ایک عقیم الشان تو مینانے کی خواہش آمیں سٹانے گی۔"

اقبال کی رومانی افکار کو زیر بحث لانے سے فیشتر نامناسب ند ہوگا اگران کے ابتدائی دور کے رومانی کلام پر بھی ایک سرسری ٹکاہ ڈائی جائے۔ اقبال کی شاعری پر تبعرہ کرنا ہمارے دائرہ بحث سے خارج ہے کیاں دور کی زومانی شاعری کی طرف توجہ دلانے سے اُن کی زومانی افاد طبح کے بھوٹے میں مدد لے گی۔
کی زومانی افاد طبح کو بچھنے میں مدد لے گی۔

'باعک درا کے پہلے دوحسوں کی اکثر تعمیں رومانی ہیں بیرز ماندا قبال کے اوائل

<sup>1</sup> جاليات ا قبال ك تكليل مترجم سيد بادرضوى

شباب کا تھا جب وہ ہرصحت مند، باذوق اور ذکی انحس توجوان کی طرح حسن و جمال کی جنجو میں سرگردال وجیرال منفے۔ بیرطلب وجنتجو مجھی انھیں مناظر فطرت کے حسن کی طرف ماکل کرتی تھی اور بھی محبوب از لی کے جمال جہاں آراء کی طرف رہنمائی کرتی تھی۔ بینظمیں ان کے بے پناہ مبذباتی خلفشار اور شورش دروں کی حافل ہیں۔ان تیام میں وہ انیسویں صدی کے انگریز رومانی شعراء کی طرح انتہار کی بے ساختگی ، قدرتی ساظر کی تصویر کشی ،حسن و جمال کی پرستش ، يُرجوش جذبات كى ترجمانى اوررنعت تخيل كاالتزام روار كمن تضرا قبال في ان منظومات من فطری مناظر کی دلآ ویز نفظی تضویریں پیش کی ہیں۔ جاعرہ آفاب، ستارہ، منج ،ابر، کوہساروغیرہ كويخاطب كرك اين بن أمتكون اورحسرتون كا اظهاركيا ہے۔ان كى تكابين آسان كى وسعوں كا جائزہ ليتى إلى اور تطرت كى بمد كيرفيض رسانى سے متاثر ہوتى ہيں۔ آفاق كى يہنا يُول سے ان كے مسلك انسانيت كوتقويت بم الم الله ان اسے ده كائنات كے تقيم مظاہر سے لے كر يعول كى بتیون اور شبنم کے آنسووں میں بھی حسن ازل کی لطیف جھلکیاں دیکھتے ہیں اور محتی حقیق کی تیش محسوں کرتے ہیں۔ اقبال نے ان تظموں میں فلاطیوس اور این سینا کے ہمہ کیرسن وعشق کے نظریے کی فتکارانہ تر جمانی کی ہے۔ اردو شاعری میں ذاتی جذبات کا اس طرح کا ہے ساخته اور پرجوش اظهار ایک نی چیز سی کیونکه غزل کی ریزه خیالی اور تانیه ورد ایف کی بندهیں ہیشدا ظہارنس میں ماتع رہی ہیں۔ دوسری طرف خواجدالطاف حسین حالی اور مواوی محد حسین آ زاد كي ظميس ساده اورسيات تعيل - ان يس اس والهاندسرخوشي اور وجد آور ازخودرهي كا كموج تہیں ملا جو کسی شاعر کے کلام کو عظمت ووام بھٹی ہے اور جس کے بغیر شاعری محف افظی كاريكرى اوراسلولى متاعى بن كرره جاتى بدا قبال كى ان تظمول على كيف ب، موسيقيت ہے، تھر ہے، جوش وخروش ہے، جذبہ مدردی انسانی کی واولہ الکیز تر جمانی ہے۔ان خصوصیات کی بنا پر بیظمیں ندمرف اُردوشاعری میں بے مثال ہیں بلکہ اٹھیں دنیا کے کسی بھی تظیم شاعر ككام كم مقالي من فخروا عماد كما تحديث كيا جاسكا ب.

بورپ سے وانیی پر ان کی اصلائی شاعری کا آعاز ہوا۔ لیکن بال جریل اور ارمخان مجاز کی تعمیں اس باسد کی شاہد ہیں کہ جب مجمی جوش تخلیق میں فنکار مسلم بر عالب آ ميا اقبال كى رومانيت عيدا موكى "مسجد قرطبه" مين فرمات بين:

وادی کوسار جی غرق شخق ہے ساب کھل برختال کے ڈھر چھوڑ عیا آ قاب

مادہ و پرسوز ہے وقر دہقال کا گیت کشی دل کے لئے تل ہے جہد شاب
آب روان کیر جرے کنارے کوئی دکھے رہا ہے کی اور زمانے کا خواب
شام کا دُھندلکا چاروں طرف کھیل چکا ہے۔ شفق نے بادلوں بیں آگ لگا دی
ہے۔ ایک دیبائی حیزمظر کی اطافت سے متاثر ہوکر بے اختیار ایک پرسوز گیت الا پے لگتی
ہے کیونکہ جوش شاب بی منبط و اختیار کے بند فوٹ جاتے ہیں۔ یہ پراسرار مظرایک سنہرے
سینے کی ماتھ ہے۔ شاعر کی آگھوں کے سامنے ماضی کے خواب جھلملانے لگتے ہیں جب
ایکس کی سرز بین عرب شہرواروں کی شرکتاز کا مرکز بنی ہوئی تھی۔ ان اشعار کے خیلی پیکر

بنیادی طور پردومانی ہیں۔ ای لظم کا ایک شعر ہے:

کونی وادی میں ہے کوئی منزل میں ہے عشق بلانیز کا قافلہ سخت جال

ان دوم معرعوں میں طلسمات کی ایک دنیا آباد ہے۔ عشق کو بلانیز کہنا اور اس کے

قافے کو سخت جال قرار دیتا اور پھر نا معلوم وادیوں میں اس کا سراغ لگانے کی کوشش کرنا

رومانیت کی ایک اچھوتی مثال ہے جے پڑور کرکولرج کی "قبلائی خال "اور کیٹس کی" نغر بحضور

بلیل "کے آخری معرعے 1 یاد آجاتے ہیں۔ "دوتی وشوق" میں کہتے ہیں:

مرخ وکود بدلیاں چھوڑ گیا سحاب شب کوہ اہم کودے گیا رنگ برنگ طیلماں گردے پاک ہے ہوا برگ نخیل دھل گئے ریک قواح کا ظررم ہے حش پرنیاں آگ بھی ہوئی ادھرٹوٹی ہوئی طناب آدھر کیا خراس مقام ہے گزدے ہیں گئے کارواں میں کھیل چیر اور اعماز بیان وی ہے جو "مجد قرطبہ" کے محولہ اشعار میں ہے لیکن

ا خری شعر میں جو لفظی تصویر ملتی ہے اس کا اردو شاعری میں کوئی جواب نہیں۔ شاعر کا گزرا ہے میدان میں ہوتا ہے جہاں قاقے والوں نے چھردوز کے لئے قیام کیا تھا۔ بھی ہوئی آگ اور خیموں کی ٹوٹی ہوئی آگ اور خیموں کی ٹوٹی ہوئی اور کی مراسے ان ایام کی جہل پہل جملا احموں کی ٹوٹی ہوئی طنابوں کو دیکھ کراس کی چہم تصور کے سامنے ان ایام کی جہل پہل جملا اواتی ہے جب قاقے والے وہاں مقیم تھے اور ان کی قبل وقال اور چی نیکارتے اس ویرائے کو آبادی میں تیدیل کررکھا تھا۔ حال اور ماضی، عروج و زوال کا بی تفایل نہایت عمرت آموز اور حسرت آگیز ہے اور اس نے اشعار کے جموی تاثر میں بحر آفرین کا وہ عضر پیدا کردیا ہے جو

Charmed Magic Casements Opening On the Foam of Perilous Seas, 1.
Faery Lands Forlorn

رومانیت کی جان سمجما جاتا ہے اور جس کی طرف والٹر پیٹر نے اشارہ کیا تھا۔ جب اس نے کہا:

" حسن كرة بولى كالمراق كالمرده اليت بي " المراق كالمرده اليت بي المراقي المردة وقت المراق المراق المراق المراق كالمرده المراق ا

"درگسال کی گلیتی ارتفاء کا نظریہ بھی توت وسلوت کا قلقہ ہے جس کی شرح کی تکیل برنار ڈشاک ڈرائے" بیک ٹومین حوسلا" کے آخری ایک میں ہوئی ہے۔ برگسال کا عقیدہ ہے کہ عشل گردن زونی ہے کیونکہ ساکت وصامت ہے اورہم صرف ہنگامہ پر درعمل مثل شہسواروں کی تاخت ہی میں حقیقت کو پا کتے ہیں ..... ہراتم کے ارتفاء کا انتصار آرزو پے اوراگر آرزو شدید ہوتو کوئی چیز ناممکن الحصول نیس رہتی۔ نتیجہ بدلکلا کہانان کوخرد دعمن اور جذباتی ہونا جا ہے۔"

علے کانٹ کوروسو کی طرح اظائی مجنوں کہا کرتا تھا۔ کانٹ کے تبعین میں فضلے نے حقیقت اولی کا تصور "انائے مطلق" کی صورت میں کیا اور انسانی انا کواس کی فرع قرار دیا۔
اس نے اظائی کا معیار یہ مقرر کیا کہ جوافعال انا کی تقویت کا باحث ہوتے ہیں وہ محاس بھے جاسکتے ہیں اور جواس کی کمزوری کا سبب بنتے ہیں وہ محاسب ہیں۔ انبیت کا یہ مابعد الطبیعیاتی تصور عمل واظائی کی دنیا میں انا نبیت کی صورت اختیار کر گیا۔ چنا نچر فشلے کی تعلیم کا جرمن قوم پر یہ اثر ہوا کہ وہ اپنے آپ کو دنیا کی سب سے برتر و بہتر ملت سجھنے گی۔ اس زعم بے جاکو بسمارک تیمرولیم اور بٹلر نے عملی صورت دینے کی کوشش کی تھی۔

ہم نے رومانی احساس پر بحث کرتے ہوئے یہ نتیجہ اخذکیا تھا کہ خود مرکزیت (Egocentricity) ہی رومانی احساس کا اصل اصول ہے۔ جس فض کی افاوطیع رومانی ہووہ خارج اور معروض سے چندال اعتنانیس کرتا اور بقول اقبال اپنے بی من میں ڈوب کرزندگی کا سرائے پانے کی کوشش کرتا ہے۔ اقبال کی اس رومانی خود مرکزیت کی شہادت ان کے نظریة خودی میں ملتی ہے جو ظاہر آفشنے سے ماخوذ ہے۔ اس نظر یے کی مابعد الطبیعیات سے جوان کا

نظاءُ نظر متغرع ہوا ہے وہ بھی ان کی خودمرکزیت کا شاہد ہے۔ فرماتے ہیں نے اگر خاکم یہ صحوائے نہ مجم اگر آبم بدریائے نہ مجم ول شکہ اگر آبم بدریائے نہ مجم ول شک از زجاج من بلرزد کیم افکار من ساحل نہ ورزد نہاں نقدیر یا در پردہ من قیاست بابغل پرور دہ من

اسرارخودی کی تمبید کے شعر ملاحظہ ہول: \_

صد محر اعدا گر بیان من است محرم از ناز اد بائے عالم است کو بنوز از نیستی بیرول نه جست محل بیثاخ اعد نهال دردامنم دخم بیتاردگ عالم زدم به آنف امن خاتم ست رسم و آنمین فلک نادیده ام بست نا آشنا ست بوز رنگ حنایم به وز رنگ حنا

ذره ام مهرمنیر آن من است فاک من روش را ازجام جم است فاک من روش را ازجام جم است نظر آن آبو سر فتراک بست مختل رامش محری بریم زدم مختل رامش محری بریم زدم بیک و قطرتم نادر تواست در جهان خورشید نو زائیده ام بنوز را ترس میایم به نوز در توسب بخورشید نو زائیده ام بنوز فر رس میایم به نوید خور من نیست چشم ست دیود

یہاں مشاہیررو مانیوں کی انا نیت کا ذکر ہے گل نہ ہوگا۔ ڈی کوئٹسی نے ورڈ زورتھ کے متعابہ ہوگا۔"
کے متعلق تکھا ہے۔" اگر الجیس کے غرور و تبختر کا تصور کرنا ہوتو یہ ورڈ رورتھ کے متعابہ ہوگا۔"
بائزن کی انا نیت زیادہ جارحانہ تھی۔ وکٹر ہو کو نے اپنی ایک واشتہ کو خط میں تکھا تھا کہ میرا
موازنہ یہوع میں سے ہونا جا ہے۔ پھر کہا کہ متعقبل قریب میں لوگ سنہ کا آغاز یہوع میں کے

بجائے وکٹر ہو کو سے کریں گے۔ای اٹا نیت اور خود بنی کا تمائدہ اوّل ہونے کی حیثیت سے رومانی ابلیس کو بطل جلیل سمجھتے رہے ہیں۔اہل ندہب کے نزدیک وہ سرکشی،طغیان،شراور خباشت کا پتلا ہے مررومانی اسے خود داری ، آزادی رائے اور حریت فکر کا مثالی پیر سیجھتے ہیں۔ جرارڈ کہتا ہے کہ سب سے پہلا رومانی ابلیس عی تھا۔ اقبال بھی دوسرے رومانیوں کی طرح ابلیس کی شخصیت کے بحر سے محفوظ نہیں رہ سکے۔وہ اسے حرکت وعمل سعی و آرزواور جوشش حیات کا تر جمان بھے ہیں جو کا تات کے بطون میں موزوروں بن کر سرایت کر گیا ہے۔ يروفيسرتاج محد خيال اقبال كتقور البيس يراكلهار خيال كرت موع قراح بين:

"شیطان آزادی خیال، آزادی رائے اور قوت عمل کی محلیق کا مظمر ہے۔ اقبال کے دہ معرین جوانعیں مروجہ ندہی تظریات کا نمائدہ سمجے بیٹے میں شیطان کے بارے میں ان کے نظریات کے اس پہلو سے انساف برتے ے قامررے ہیں۔ایے معرات کے زدیک شیطان کف فتہ وشر کا علائی چکر ہے۔ پس انھیں شیطان کے اعرکوئی 5 بل ستائش وصف تیس ملا۔ درآ ل ملكدا قبال نے شيطان كوجى اعداز على پيش كيا ہاس اعتبار سے ووالك ہیرومطوم ہوتا ہے جوتمام حرکت اور تمام تغیر کی تحلیق کا مل ہے۔۔۔ جب کہ حركت وعمل كى زعركى اتى ايميت ركعتى باورشيطان برطرح كى آزادى يسى وكوشش، آرزو وعمل كالبير بي تو نظام عالم عن اس كامقام بهت بلند مونا

عاے اور در حقیقت 1 ہے جی باند۔"

ظاہر ہے کہ یہ ہیرو، یہ عالی مقام اور قابل ستائش ابلیس، قرآن کے تصور ابلیس ے بالک مخلف ہے۔ قرآن کا البیس آ دم کے سائے جھنے سے اٹکار کرتا ہے اور وجہ یہ بیان كرتا ہے كمين آوم سے بہتر ہوں كم بھے آگ سے بنايا كيا ہے اور آ دم كوئى سے۔اس ي خدا أے جنت سے تكال باہر كرتا ہے اور كہتا ہے كدآ ج سے تيرا شاران لوكوں مى موكا جو ذ کیل وخوار ہیں اور بن آ وم میں جو تیری میروی کریں کے میں ان سے جہنم کو بعر دول ہے گا۔ قرآن میں سیکاوں جگدابلیں کو ذکیل وخوار، مراه کرنے والا اور دمتکارا ہوا کہ کر پکارا گیا ہے اوراس کی جروی سے منع کیا گیا ہے۔ و لا تتبعو ا خطوت الشيطن ط انه لكم عدو مبين. (البقرة) "شيطانى وسوسول كى بيروى شكرووه توتمما را كحلا بمواديمن ہے۔" و من يتنخذ الشيطن وليا من دون الله فقد خسر خسوانا مبينا (التماء:)

ومن يشخد الشيطن وليا من دون الله فقد خسس خسسوانا مبينا (الشاء: \*\* جَوَكُوكَى اللّٰدُكُوجِيُّورُ كُرشِيطان كوايتا رقيق وحدكار بنا تا سِهِ تَوْيقيناً وه تباش

الله يون يون في والا ب

موسے اور بلیک بھی ''فردوس کم کشتہ'' کا ہیرو شیطان کو بچھتے ہیں جو یونا نیوں کے معمد کی بھتے ہیں جو یونا نیوں کے مید مستقد سے کہ میرو شیطان کو بچھتے ہیں جو یونا نیوں کے میدولی کی تھی۔اس کی میدولی کی تھی۔اس کی مختصب نے انگریز زومانی شاعر شیلے کو محود کر لیا تھا۔ملٹن کا شیطان کہتا ہے:

" حکومت کی امنگ قابل قدر ہے جا ہے دوزخ بی کی کیوں ندہو۔ بہتر ہے دوزخ بین حکومت کرنا برنبست بہشت کی نلامی کے۔"

ملٹن کا یہ جملہ ضرب المثل بن چکا ہے۔ شاعرانہ توارد کی بدایک بجیب مثال ہے کہ ملٹن سے مدیوں پہلے عربی کے مشہور شاعر حینی نے کہا تھا:۔

فاطلب العزنی نطی و رع المذل و لمو کان فی جنان لخلود (عزت تلاش کروخواه وه چتم یمل بی کیول تد لحے۔ جنت کو تیریادکیو اگروہال ذات برداشت کرتا ہزے۔)

اقبال کا الیس قوت نئی کا مجمہ ہاور مانی کے اہر یمن کا تعش دانی ہے۔ جو بیت میں ہرس دروشی اور خیر کا نمائندہ سمجا جاتا ہے اور اہر یمن شراور تاریکی کا۔ بید دونوں زروان اکرن کے قوام ہیں۔ روشی اور تاریکی یا خیر اور شرکے طاب ہے کا مکات میں تغیر زندگی اور حرکت کا ظہور ہوا۔ مانی کا حقیدہ بیر تفاکد اس طاب میں شریا اہر یمن نے چش قدی کی تھی۔ چنانچہ مانی شیطان کی فعالیت کا تاکل ہے اور کہتا ہے کداس کے مقابلے میں نور یا خیر کی قوت منعل ہے۔ اقبال فرماتے ہیں کہ الیس سوز دروں بن کر کا نات کی رگ و بی میں سرایت کر میں ہوان منت ہے۔ اقبال فرماتے ہیں کہ الیس سوز دروں بن کر کا نات کی رگ و بی میں سرایت کر میں ہوان منت ہے۔ اور کا نات کی رگ و بیش میں ہوا کے وجود کی میں میں اس میں میں میں ہون میں میں ہون میں میں میں ہون میں ہے۔ بینظریہ فیراسلامی ہواور مانی سے مستعار ہے۔

ی تیداز سوزمن خون رگ کا کات من به دو مرمرم من به خوتکرم رابط سالمات، ضابط امهات سوزم وسازے وہم آتش میناگرم

مم يكو زال خواجه الل فراق

اهول او عارف پود و خود

از زوس میجہ چرخ سکوں ناپذیر نقش گرروز گار تاب دتب جوہرم پکیر الجم زیو گردش الجم زمن جال بجال اعدم زعرگ مغمرم اقبال کے الجیس کی ایک خصوصیت اُسے ملٹن کے شیطان اور مانی کے اہریمن سے متاز کرتی ہے۔وہ الجیس کو حارف کا ل بچھتے ہیں جس کے ظاہری کفروط خیان کے پردے میں نورائیان جلوہ کر ہے۔۔

تشنه کام و از ازل خونیل ایاق کفر او ایل راز را برس کشود

ایک اوراهم ش ایلیس کیتا ہے نے من خشتر از تاکفت ام من بنے در پردة لاکفت ام مخت من خشتر از تاکفت ام تالفیب از دود آدم داشتم قیم یار از بهر او مکذاشتم شعف یا از کشت زار من دمید او ز مجوری به مخاری رسید

بے جنول وجودی صوفیا منصورطان ، شخ اکرائن حربی اور عبدالکریم الجیلی سے ماخوذ

ہے۔ جنوں نے ابلیس اور فرعون کی طرف سے عذر خواجی کرتے ہوئے انھیں ہے گاہ اور

یری الذمہ قرار دیا ہے۔ عبدالکریم الجیلی نے لفظ ابلیس کا اهتقا قی تلیس سے کیا ہے اور کہا ہے

کہ جب اسے طاکلہ کے ساتھ بجدہ کرنے کا تھم دیا گیا تو ابلیس پر بیداس مشتبہ ہوگیا کہ آدم کو

ہجدہ کروں گاتو فیرائلہ کو بجدہ کرنے کا مرتکب ہوں گا۔ وہ "انسان کال" بی لکھتے ہیں کہ نوری

فرشتے خدا کے جمالی پہلو کے مظہر ہیں اور شیطان جلالی کا۔ منصور جلاج ، فرعون اور ابلیس کو

"من الل الفتوت" (جوانم رول کے زمرے میں) شار کرتے ہیں اور فرعون کی سرمی اور فرعون کی افرانی ان کے خیال میں دراصل خدا کی اطاحت تھی۔ حلاج اور این عربی ابلیس اور فرعون کو

بانا شخ اور اُستاد بچھتے ہیں۔ حلاج آلے کہتے ہیں:

''میرے استاد اور دوست ابلیس اور فرعون ہیں۔ ابلیس کو جہنم واصل کرنے کی دھمکی دی محق لیکن اس نے توبہ نہ کی۔ فرعون غرقاب ہوا لیکن اس نے توبہیں کی۔ کیونکہ وہ اسپنے اور خدا کے درمیان کمی وجود کا ٹائل نہ تھا اور من ؟ خواہ مجھے قبل کیا جائے ، دار پر لکا یا جائے یا میرے ہاتھ پاؤل قطع کے جا کیں ، میں بھی تو بہیں کروں گا۔''

ا قبال دوسرے رو مانیوں کی طرح صرف ابلیس کی انانیت بی سے متاثر نہیں ہوئے بلکہ مانی کی طرح وینی طور پر بھی وہ شرکو کا نتات کا مائیے خمیر بچھتے تھے۔عطیہ 1 بیم صاحبہ کوایک خط جس لکھتے ہیں:

"وی طور پرایک ابری اور قادر مطلق شیطان پرایمان لا تا زیاده آسان برنبعت ایک خدا پرایمان لائے کے جو خرمحش کا میده ہو۔"

بعد کی نظموں میں ای عقیدے کی شرح آنفیر کی ہے۔ انھوں نے مانی کی مابعد المطبعیات کو قبول کرلیا ہے لین اس کی اخلاقیات کورد کردیا ہے۔ یعنی وہ شرکو حرکت و تغیر، جوش مل اور موز دروں کی صورت میں کا کتات اور زعر گی کو حرکت وارتفاء کا سبب تو قرار دیتے ہیں لیکن مانی کی رہانیت کو درخور اختیا نہیں بھے۔ زمانہ حال کے بعض دوسرے خرد دشنوں نے بھی شیطان کی مہانیت کو درخوائی کی ہے۔ ترمانہ حال کے بعض دوسرے خرد دشنوں نے بھی شیطان کی مایت کرتے ہوئے کہا ہے:
مرف سے عذر خوائی کی ہے۔ سمو تکل بٹل نے شیطان کی جمایت کرتے ہوئے کہا ہے:

"جم نے مقدے کا ایک علی رخ مطالعہ کیا ہے کیونکد ساری فرای کتب فدا کی کلی مولی میں۔"

روماندں کی خرد ویٹنی کوہی ان کی خود مرکزیت کی آیک فرع سمجھا جا سکتا ہے کوئکہ
احساس اور تخیل کا تعلق شخصیت اور انفرادیت سے گہرا ہوتا ہے۔ جب کہ عش وخرد کی کارفر مائی
عمومی رنگ کی حال ہوتی ہے۔ بہی وجہ ہے کہ رومانی اُفاد طبع میں جذب اور تخیل عش وخرد پر
عالب ہوتے ہیں۔ عشل ان کے جذباتی فشار اور تخیل کی جولا نیوں پر تبود اور پابندیاں عائد کرنا
جاہتی ہے۔ اس لئے وہ عش کے تالف بن جاتے ہیں۔

ا قبال نے برگساں کے تنبع میں عقل وخرد کی جابجا تنقیص کی ہے کیونکہ وہ اسے جذبہ دوجدان کے مقابلے میں حقیر وصغیر بچھتے ہیں۔

خرد واقت نہیں ہے نیک و بد ہے بڑمی جاتی ہے ظالم اپنی عد سے خدا جانے جھے کیا ہو گیا ہے خد بیزار دل ہے، دِل خرد سے

خرد کی مختیاں سلحا چکا عل مرے مولا مجھے ماحب جوں کر

عل کو تقیدے فرمت نیں عفق پر اعمال کی بنیاد رکھ

یا علی جو سرور ی کا علی ہے فکار شریک شورش پنہاں جیس تو محمد میں جیس اس موضوع يرجم" اقبال اور خائل على و وجدان " عي مقصل بحث كر يك إلى-يهال اس كايك پيلوى طرف اشاره كرناكافى موكا اوروه بيه كرجيات جذب يا وجدان كى كار فرمائى كمى فض كے ذاتى تجرب اور احساس كك محدود ہوتى ہے۔ ظاہر ہے كہ جو فض جلت یا جذیات کے ہاتھوں میں کھ بھی بن کررہ جائے اے اسے اسے اقعال وکردار پر کوئی افتیار تہیں ہوتا اور وجدان بھی ای وقت ظیور پذیر ہوتا ہے جب جبلت شی عمل کی آ میزش ہوجاتی ہے۔ دوسری طرف جلے اور وجدان برعم کا تقرف محکم ہوجائے تو حسن وج یا خروشر کی تميز پيدا ہوتى ہے اور آ دى اين وجدائى كوائف كے اظہار يرقادر ہوجاتا ہے۔ جو چيز انسان كو حوال عمتازكرتى إووسى يا قديم قلاسفى زبان ش تنس عاطقه بحس كيفيل اس اسے اعمال پر قدرت حاصل موتی ہواوروہ اخلاق کا مکلف موتا ہے۔ رومانی اسے جذبات واحمامات کے بےماخد اظہار کواہم بھے ہیں۔عمل اس بےماخلی اور بےراہ روی میں مانع ہوتی ہے۔علاوہ ازیں ایک انسان کے جذباتی تربے میں کی دوسرے محص کوشریک جیس کیا جاسکا کیونکہ وہ اسای طور پر ذاتی اور انفرادی ہوتا ہے۔اس کے برعس عمل وخرد کے تجربات ومشابدات على سب فى نوع انسان براير كے شريك ہو كتے ہيں كونكدان على عمومیت کا رنگ ہوتا ہے۔ قدرتی طور پر یہاں ایک سوال پیدا ہوگا کہفن کار اور ادباء بھی تو اسية جذبات اور وجداني كيفيات على سب باذوق حعرات كوشريك كريلية بي- بدورست ہے لیکن یاورہے کوفن کار ذاتی احساسات اور جذبات کے اظہار پر ای وقت قادر ہوتا ہے جب وہ اٹھیں عمل کے شمول کے باحث اظہار دبیان کی گرفت میں لے آتا ہے۔ عالبًا ای بنا ير جرمن فلفي كانث في كها تعا:

"جالياتي شعورس اورعمل كامقام اتصال ب\_"

سپیوز اس اتسال کا قائل نہیں تھا۔ اس کے وہ حسن کو بے حقیقت اور خیال ہمتا تھا۔ چھکی فن کے تین واضح مراحل ہیں۔ سب سے پہلے فن کار کا جذبہ آ میز تخیل خارتی اشیاء پر عمل کرتا ہے جس سے تخیلی ہولے کی تھکیل ہوتی ہے۔ اس تخیلی ہولے پر تھر کاعمل ہوتا ہے جس سے اس عمل معتویت اور قدر پیدا ہوتی ہے نیٹجٹا جذبات و تخیلات کے منتشر اور پریٹان ہولے واضح اور متاسب شکل وصورت افقیار کر لیتے ہیں۔ تھر کا بیمل می فن کار کے ذاتی واردات قلب اور تخیلات عمل عمول ایمل اوردوائی تا شیرکار تک بھرتا ہے۔

اقبال کی رومانیت کی تیمری خصوصیت بہ ہے کہ وہ بھی زوسو کی طرح صحرائیت اور بدویت کی تغییم ویتے ہیں۔ وہ تہذیب و تدن کی زعدگی کو غیر فطری اور پر تضنع بجھتے ہیں اور دشت و صحرا کی فطری زعدگی کی طرف اوٹ جانے کی دعوت دیتے ہیں۔ اس امر کی طرف سب مصرا کی فطری زعدگی کی طرف اوٹ جانے کی دعوت دیتے ہیں۔ اس امر کی طرف سب سے پہلے عبدالرحمٰن بجنوری نے و منیز مگ خیال "کے اقبال نمبر میں توجہ دلائی تھی۔ جب انھوں و کلدا ہیں۔

"روسوفطرت كى طرف لے جانا جاہتا ہے۔ اتبال دشت تجاز پر منا ہوا ہے۔ اس كا دل دُكمتا ہے جب وہ د كيتا ہے كہ مسلمان تبذيب طاخرہ كى تعنع اور چك دك سے مناثر ہوتے جارہے ہیں۔"

صحرائيت كى دون كى ابتداء اقبال كى مشهور لقم "مخطرراه" سے بوتى ہے جى يى

رومانیت کارتک ماف جملکا ہے۔۔

کوں تجب ہے مری صحرا توردی پر تھے یہ تھا ہوئے دمادم زعدگی کی ہے ولیل اے رہین خاندتونے وہ سال و کھا تھیں سے گؤی ہے جب نظائے شت میں ہا گھ مثل وہ مود افر سیماب ہا جگام می یا تمایاں ہام گردوں سے جینی جرکنل وہ سکوت شام صحرا میں غروب آ قاب جس سے دوشن تر ہوئی چٹم جہاں بین ظیل اور وہ پانی کے قشے پر مقام کاروال الل ایماں جس طرح جنت میں گروسلیل تازہ ویرانے کی سودائے مجب کو طاش اور آبادی میں تو زنجری کھت وخلل تازہ ویرانے کی سودائے مجب کو طاش

بعد میں اس مضمون کو واضح اور مختلف پیرایوں میں اداکیا ہے۔ فطرت کے مقاصد کی کرتا ہے تکہانی یا بندہ صحرائی یا مرد کہستانی بال کفتری می سرماید سلطانی بلیل چنتانی، شبهاز بیابانی سرت محرائی اشتر سواز تربیت از حدت محرا کرفت تربیت از حدت محرا کرفت در خمتانی مجم خوابیده سرد تراز افتک او صهبات او کیم کلیخ آوردم از بیتانی نجد توردم از بیتانی نجد توردم از بیتانی نجد توردم از بیتانی نجد توردم را رمز حیات آموخم

ونیای کاسب ہے تہذیب نمول کرکا

برحسن ولطافت کیل کو فوت دو کوکت کیل کا

آل نہال سر بلند و استوار

پائے تادر وادی بطی گرفت

رخت ہتی از عرب برچیدہ
حش زیر قاب مجم اعطائے او

دستانے شخم از یاران نجد
معقل از عمر بارخم

صدا زومرنے از شاخ مخیلے کہ عوال زیست بے دوق رصلے

سحر گاہاں کہ روش شددر و دشت فروال تیمہ اے فرزعہ صحرا

کہ یا او فقر خود استمال کرد جہانے را تہ و بالا توال کرد عرب راحق دلیل کا روال کرو اگر فقر تھی ومثال غیور است

درآ ل شب ہاخروش می فرد است کہ روش از بھی ہائے بیناست تن و جال محکم از باد درد وشت طلوع احتال از کوہ و صحراست ان اشعار میں اقبال صحرائی زعرگ کے شیدائی نظر آتے ہیں۔ فرماتے ہیں کہ قرون اولیا کے جفائش اور سخت کوش مسلمان فاتھین صحرائے عرب عل سے اُسطے تھے۔ ان میں شہباز بیابی کی قوت و شوکت تھی۔ اس لئے وہ محاصر اقوام پر غالب آئے لین مجمی اقوام کے ساتھ میل جول رکھنے اور ان کے تھن و صفارت سے آشا ہوئے کے باحث وہ اپنی ایتدائی خصومیات کھو بیشے۔ ان کے بقول برفاب جم نے حربوں کے اعضاء کوشل کردیا۔

اقبال بجا فرماتے ہیں کہ اُمتوں کا طلوع جمیشہ کوہ و صحراسے ہوتا ہے کونکہ صحرائی

اور کو بستانی متندن اقوام کی بدنسبت زیاده شدزور، قوی میکل، تنومند اور شجاع موتے ہیں۔

تاریخ عالم کے ہر باب سے اس بات کی شہادت ملی ہے کہ جب بھی خانہ بدوش قبائل کو کی اولوالعزم قائد نے حتید کیا انھوں نے بڑی بڑی طاقت ورمتدن اقوام وحما لک کو پامال کر دیا۔
ان فاتین میں سے جولوگ مفتوح مما لک میں رہائش پذیر ہوئے وہ خودمفتوطین کی تہذیب و تحدن کے امیر ہوکر رہ مجئے۔ دوسری طرف جن لوگوں نے صحرائی زعدگی کو ترجے دی وہ بدستور سابق منتشر قبائل میں بے رہے۔ مولوی محرصین 1 آزاد نے اپنے مخصوص اعداز میں اس حقیقت کی طرف توجددلائی ہے:

" کھورے کے بعد دیکتا ہوں کہ عرب کے بہادر قطار در قطار کھ ادھرے الدے ہیں ادراس سے بیابان ادھرے الدے ہیں ادراس سے بیابان ریکتان کو آباد کر رہے ہیں۔ کھی عرصے کے بعد دیکتا ہوں کہ انھوں نے فارس کو اپنا سرمایدوے دیا۔ گرامانت دار تھے جو پکھ لیا جوں کا توں حوالے کر دیا ہوں کہ تھے۔"

اقبال نے جمیت کے سلی اثرات کا جابجا ذکر کیا ہے۔ ان اشحار بھی بھی فر مایا ہے کہ روں کا رخب ہتی تھ کے میکدے بھی خوابیدہ ہوکردہ گیا۔ اقبال نے صحواتیت کی تعایت کے جوث بھی مجمیوں کی تو نی خدبات کونظرا عماز کر دیا ہے۔ اللی جم ایک عظیم الشان تون کے وارث تے جس بھی بالمی، اشوری، پارتھی، بخافش اور ساسانی اقوام کی صدیوں کی سیاس، عرانی اور تبار نئی روایات کھل ل کئی تھیں۔ اسلام قبول کرنے کے بعد انھوں نے فدہی علوم ومحارف اور تبذیلی روایات کھل ل کئی تھیں۔ اسلام قبول کرنے کے بعد انھوں نے فدہی علوم ومحارف کی تحصیل اس شوق اور وارقی ہے کی کہ خود عرب ان کی علی نفتیلت اور عظمت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہو گئے۔ ہارون الرشید اور مامون الرشید کا عہد جو تاریخ اسلام کا سب سے زریں دور سمجھا جاتا ہے وہ سراس تجی النسل وزراء، علما، قلاسفہ اور صناعوں کے کارناموں کا مربون منت ہے۔ صدر اسلام کے عربوں کے لئے دوئی صور تی مکن ہو کئی تھیں۔ ایک تو یہ مربون منت ہے۔ صدر اسلام کے عربوں کے لئے دوئی صور تی مکن ہو کئی تھیں۔ ایک تو یہ کہ وہ مواز کے عرب کے حدودار بورش مقید کر دیتے۔ دومری یہ کہ وہ دوم وہ وہ تھی کہ کہ وہ بھول آزاد 'اپنے صحواؤں میں و لیے بی رہ کئی جیے کہ تھے'' اور جن فاتھین نے فیر ممالک بی حکوتیں قائم کیں ان کے لئے جمی اقوام کے جن عربی ان کے لئے جس کہ تھے'' اور جن فاتھین نے فیر ممالک بیں حکوتیں قائم کیں ان کے لئے جمی اقوام

' كے تدن سے كنارہ كئى كرنا ناممكن تھا۔ وہ عهد شجاعت سے لكل كرتبذيب وتدن كى معراج كو كئے گئے گئے۔ نقط عروج بر بہنے كردوسرى اقوام كى طرح وہ بھى اظلاقی وعقلى تنزل كا شكار ہوئے اور وائرے كا ايك سرا دوسرے سے ل كيا۔ جب تا تاريوں نے صحرائے كوئي سے لكل كران كى بساط سلطنت الث دى۔ فلاسفہ تاریخ این خلدون، و بچو، منتسكو، سپنگار وفيرہ نے اسے تاریخ كے جبرى عمل كانام دیا ہے۔

بدویت کی پر جوش مداحی شی اقبال نے تھرن کے برکات کو یکس نظر اشاذ کر دیا ہے۔ نوع انسان کی تاریخ شی شجاع اور اولوالعزم فاقین نے بے شک برے برے برے کارتا ہے انجام دیے ہے لین ان کے جوش کروار ہے محور ہوکر فلاسفہ اور علاء، سائنسدانوں اور فن کاروں کے زرین کارتا موں ہے بھی چٹم پوشی ٹیس کی جاستی جن کی یحیل صرف متدن کاروں کے زرین کارتا موں ہے بھی چٹم پوشی ٹیس کی جاستی جن کی یحیل صرف متدن معاشرے عی می ممکن ہوتی ہے اور جونوع انسان کی براٹ کاگراں قدر اور لا زوال حصہ بیں۔ اس کے ساتھ فاتھین کی بے بناوتر کاز اور سلب ونہیب سے جونقصان متدن اور مہذب بیں۔ اس کے ساتھ فاتھین کی بے بناوتر کاز اور سلب ونہیب سے جونقصان متدن اور مہذب معاشرے کو بہتے ہے وہ بھی نظرا عاز نیس کیا جا سکا۔ اس خلاون از جوخود حرب نشراد ہے حرب فاتھین کے متعلق لکھتا ہے:

" المرب جب كى ملك پر عالب آتے ہيں تو وہ ملك بدى تيزى سے جائ و بربادى كى طرف قدم برحاتا ہے ..... وہ اجھے خاصے مكانوں كى جو تين اور ان سے كئرياں اكال كرلے جاتے ہيں۔ اس لئے كويا ان كا وجود عارتوں اور چيتوں كے لئے خت معز ہے جو آبادى اور تهدن كے لئے اصل اصول كاكام و بى ہيں۔ بيتو ان كى عام حالت ہے اور يول بحى لوگوں كے الئے اور چين لينا أن كاطبى خاصہ ہے .... پھر لوگوں كا لينے پر بھى كى صدو غايت پر مبركرنائيس جائے بلكہ جس چيز پر بھى ان كى اللہ لينے پر بھى كى صدو غايت پر مبركرنائيس جائے بلكہ جس چيز پر بھى ان كى انظر پر جاتى ہے خواہ مال و متاع ہو يا بر تنے كى چيز ان كولوث كھوٹ ليتے بيں ..... بير منعت و ترونت كى مطلق قدر تيس كرتے جس سے لوگوں كى صنعت و ترونت كى مطلق قدر تيس كرتے جس سے لوگوں كى صنعت و ترونت كى مطلق قدر تيس كرتے جس سے لوگوں كى صنعت و ترونت كى امنگ كرور پر جاتى ہے بلكہ سرو بوجاتى ہے اور ہاتھ كام ہے ذك

ہے .... عرب کے زیر افتدار بربادی ملک کی ایک وجہ یہ ہوتی ہے کہ ملک کے وروبست مس كى خاص توجد سے كام نيس ليتے ندفساد اور جھڑ سے كاستر باب كرتے بيں شالك كودوسرے كے ستانے سے بازر كھتے بيں ..... غرض جس ملك پرانموں نے تحرانی كی اور قابو بالياس كى آبادى تھٹى، ملك ويران موا اورزین کی حالت کھے سے کچے ہوگئ مثلاً یمن ان کی قرار گاہ بنا تو بربادی کی محاث أترا-سوائے چندى شرول كے عراق كائجى كى حال مواكه بارسيول كة مائے يم كيما سرسيز تقا اور اب كيما اير ا موا ہے۔ ادھر شام بھى ويران ہے .... یک حال مغرب و افریقہ کا ہے تمام ملک ویرانی کی بھینٹ چڑھا حالاتكدبنو بلال اور بنوسليدكى آهد ع يمل سارا علاقد آبادى ع جريور تقاد شروں اور قریوں ش بٹی ہوئی آیادی کے آثار وعلامات اور ایرے ہوئے محرول کے کھنڈر اب بھی زبان حال سے اگلی آبادی کا پہ دے رہے یں ....عرب سیاست ملی میں تمام اقوام سے دورتر اور ناآ شنا ہیں۔ان کی پوری مت اس بات پر جی موتی ہے کہ کی صورت سے لوگوں کا مال لوث محسوث لے جاتیں۔ جب وہ اپنی غرض یوری کر چکتے ہیں تو پھر اہل ملک ے بالکل نظر پھیر لیتے ہیں ندان کی مسلحوں کی دیکھ بھال کرتے ہیں ندان كوارتكاب نسادے روكة يى - بہت دفعہ لوگوں ير جرمائے كرتے يى مرف اس لا یے ہے کہ کی رائے سے ان کومالی فائدہ پنچے۔آ مدنی کی ایک فكل بوا اور بكثرت مال و دولت جمع بوسك كيونك بية زرطلي كے دلداد و تو يملے عی سے ہیں ۔۔۔۔ان کے حاکم رعایا کوخوب نجوڑتے ہیں۔رعیت بربادی کا نشاند بنتی ہے اور مھنے لگتی ہے۔ نقل ہے کہ ایک اعرابی جماز سے عبدالملک کے یاس آیا۔عبدالملک نے اعرابی سے جات این یوسف کا حال ہو چھا۔اس نے مویا جاج بن بوسف کی تعریف کرتے ہوئے اور اس کے حسن انتظام کو ظاہر كرت موئ كها كهين اس كوتهاظلم كرت موئ چور آيا مول \_ كوياعرب میں اگر صرف حاکم عی ظلم وستم كرتا ہوتو بياس كے صن انتظام كى دليل ہے۔" ا قبال کی بدویت پسندی کی اصل وجہ ہے کے روسو کی طرح وہ بھی تدن جدید کے

گونا گوں سیای، اقتصادی، عمرانی اور علمی عقدوں کو حقیقت پسندی کے نقط نظر سے سلجھانے

سے گریز کرتے ہیں۔ ہمارے زیائے بی سائنس کے انتقاب پرورا تکشافات نے قدیم زرگ

تمدن کی قدروں اور نصب العینوں کو درہم پرہم کردیا ہے جس سے قدامت پسند اور رومانی

طبائع ڈئنی خلفشار اور اضطراب بی جالا ہوگئی ہیں۔ ضرورت اس بات کی ہے کہ جدید ماحول

کے نقاضوں کی روشی بی انسانی معاشرے کی تھکیل جدید کی جائے۔ لیکن یہ کام بڑا کشن

ہے۔ اس کے لئے تلخ حقائق کا شنڈے دل سے سامنا کرکے ماحول کی تبدیلوں کے ساتھ

ڈئنی اور قبلی موافقت پیدا کرنے کی ضرورت ہے اور یہ بات رومانیوں کے بس کی تبیل ہے۔

ان کا ردشمل ہیشے جذباتی اور تینی ہوتا ہے اس لئے وہ یا تو عالم خیال میں مثالی معاشرے تخلیق

کرتے ہیں یا مامنی اجید کے دھندگوں میں کھوجانا چاہتے ہیں ۔ قبال فرماتے ہیں۔۔

از زیان خود یشمال کی شیم

از زمانِ خود بیمیاں می شوم در قرون رفتہ پنہاں می شوم دوسری طرف انھوں نے "جو کی میں ایک مثالی معاشرہ بسایا ہے جس کی سب سے بدی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں"دویومشین" تبیں ہے۔۔۔

مرفدین و آل عمارات بلند من چر گویم زال مقام ارجمند ماکنانش در بخن شیری چو نوش خوبروئ و نرم خوبے و ماده پوش فکر شال بے دردو موز اکتباب رازدان کیمیائے آ نآب جور کر خواہد ہم و زر میرد زنود چول نمک میریم ما از آب شور فدمت آلد متعد علم وہنر کار ما راکس نے سنجد بزر کمی زدینار و دم آگاه نیست ایس بتال را درجم ماراه نیست

برطبیعت دیو ماشیں جرہ نیست آسال یا از دخال ہاتیرہ نیست ظاہر ہے کہ جدید معاشرتی نقاضوں کی تشفی نہ ماضی بعید میں بناہ لینے سے ممکن ہو

عتدوں کو حقیقت پندانہ نقط نظر سے سلحانا پڑے گا اور بیام عمل وخرد کا ہے جذبات و

تخيلات كانبيس ہے جن پررومانی حصر كررہے ہيں۔

اقبال کی رومانیت کا ایک پہلو جارحانہ توت پندی ہے وہ مغرب کے طافت

پرست فلاسفہ سے متاثر ہوئے ہیں۔ لارڈ برٹر شراس نے نیر حاصل بحث کے بعد یہ بھیے افغذ کیا ہے کہ فضے اور برگساں کا فلفہ توت پیندی پر فٹج ہوتا ہے۔ ان کے علاوہ اقبال نفیضے سے متاثر ہوئے ہیں جوقوت وصولت کا شیدائی تھا۔ انھوں نے جا بجا نفیشے کی تعریف کی ہے اور خودی کے مراحل ہیں ہے پہلا مرحلہ پین شتر کامرحلہ نیٹھے سے بی اخذ کیا ہوا ہے۔ علاوہ ازیں "اسرار خودی" ہیں ہیرے اور قطر ہ شینم اور ہیرے اور کو کلے کی تمثیلات فلیے کی تالف "زر وشت نے کہا" سے ماخوذ ہیں۔ نیٹھے طافت کو نی اور کر خودی کی تشریعتا ہے۔ اقبال کے ہاں اظلاق کا معیار ہی ہی ہے۔ ان کے بزدیک جو چیز خودی کی تقویت کا با صف ہوتی ہے وہ فیر اور جو اے کرور کرتی ہی ہے۔ ان کے بزدیک جو چیز خودی کی تقویت کا با صف ہوتی ہے وہ فیر اور جو اے کرور کرتی ہے وہ شر ہے۔ وہ موئن اور کافر کی تقریق ہی ای معیار سے کرتے ہیں۔ سیدین "اقبال کا فلنہ تعلیم" میں تھے ہیں:

"ان كن درك موس اوركافركافرق فيهى مفهوم كافرق فين سب بلك اس كافيملان كخصوص نظريد حيات سي بوتا ب- جوفض افي خودى بلند كر لينا به وه موس به برخدى كزور بهووه كافر بوگا-"
كر لينا به وه موس به - جس كى خودى كزور بهووه كافر بوگا-"
عيش كهنا به: "كامياب جنك برغدركومقدس بناوجى به-"
اقبال "امراد خودى" عن اى كن شرح كرتے بوئے تھے ہيں - \_

" زعرگانی قوت پیدا سے اصل او از ذوقی استیلا سے بات ان الله معداقت توام است کر خود آگای بهیں جام جم است زعرگ کشت است وحاصل قوت است شرح رمز حق و باطل قوت است مدی کرمایہ وار از قوت است دیوی او بے نیاز جمت است باطل از قوت پذیرد شان حق خویش راحق دائد از بطلان حق"

فرماتے ہیں کہ صدافت اور قوت توام ہیں۔ رمزین و باطل کی شرح قوت ہے آگر
کوئی مدی طاقت ور ہوگا تو اس کے دعوے کی صدافت کے لئے بھی دلیل کافی ہے کہ وہ طاقتور
ہے اسے کی اور دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔ توت سے باطل ہیں بھی جن کی شان پیدا ہوجاتی
ہے۔ بھی وہ قلنفہ حیات ہے جو جرمن ارادیت پہندوں کی تعلیم و تبلیغ سے جرمنوں کے حزاج

عقل کالازی جزوین چکا ہے۔ بیگل 1 نے کہا ہے کہ 'جوامر واقع ہے وی عیق ہے اور جو عیقی ہے وی امر واقع ہے۔ ' دوسرے الفاظ میں اگر کوئی جا پر و قاہر حکومت کی کمزور ملک پر قبضہ کر لیتو اس کے قبضے کا وجود ہی اس بات کا شاہد ہے کہ وہ جن بجانب ہے۔ نیشے کا نظریہ حیات بھی (Dionysian) اور رومانی ہے۔ لیعنی وہ جار حانہ جذبات تصرف و تخلب کے مقابلے میں عشل وہم کو نیچ سمحتا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ تمام منظرین جو عشل و خرد کی تنقیص کرتے ہیں اور پر جوش جذبات کو اس پر فوقیت دیے ہیں وہ بالعوم قوت وصوات کے میلئے بھی ہوتے ہیں۔ چنانچ جرشی میں جو رومانیت کا گھوار کا اولین ہے قوت پیندی کے فلفیوں نے پرورش بائی جنانچ جرشی میں جو رومانیت کا گھوار کا اولین ہے قوت پیندی کے فلفیوں نے پرورش بائی

اقبال اخلاق کی طرح فنون لطیفہ میں بھی تھینی اور قاہری کی جیتی کرتے ہیں۔وہ عشین اور قاہری کی جیتی کرتے ہیں۔وہ عشقیہ شاعری اور کلائیک موسیق کو درخور اعتبانیس سیجھنے کیونکہ ان کے خیال میں بیرخودی کے ضعف کا باحث ہوتی ہے۔ا کبراللہ آبادی کو ایک خط لکھتے ہیں:

"ایک اور بے خودی ہے جس کی دوقتمیں ہیں۔ایک وہ جو Lyrical کے پڑھنے سے پیدا ہوتی ہے۔ بیاس تم سے ہے جو افحال اور شراب کا نتیجہ ہے۔" ہے

ای بنا پروہ ڈراے کی بھی خالفت کرتے ہیں کونکہ اس کی پیکٹ بیل کرداروں پر اپنی خودی باتی نہیں رہتی۔ آئیس تاج کل بی نسامیت دکھائی دیتی ہے اور افغان سلاطین کی عمارتوں بی مردا گئی کا جو ہراورخودی کا کمال دیکھتے ہیں۔ راقم کے خیال بی شخصیت کی بھیل کے لئے فتونِ اطیقہ سے فیض یاب ہونا از ہی ضروری ہے۔ آرٹ من و جمال کا ترجمان ہے اور حسن و جمال وہ قدراعلی ہے جس کے واس بی انسانیت عالیہ کانصب العین پرورش با تا اور حسن و جمال وہ قدراعلی ہے جس کے واس بی انسانیت عالیہ کانصب العین پرورش با تا ہے جو مخص حسن سے اثر پذیر ہونے کی صلاحیت رکھتا ہے اس کے دل بی ہوردی انسانی، انگی راور قربانی کے جذبات کونتویت ہوتی ہوتی ہو اور وہ وسعت قلب ونظر کی دولت سے مالا مال ہو جاتا ہے۔ فنون لطیقہ مختصیت کے ضعف کا باعث نہیں ہوتے بلکہ اس میں بالیدگی اور ہمواری چیدا کرتے ہیں اور اسے تو از ن احساس و نتا سب تھر سے روشتا س کراتے ہیں۔ اس کے علاوہ پیدا کرتے ہیں اور اسے تو از ن احساس و نتا سب تھر سے روشتا س کراتے ہیں۔ اس کے علاوہ

The Rational is Real And the Real is Rational .1

م اقبال نام

ننون لطیفہ میں ونچیں لینے والاقتض زمانے کے کروہات اور نامساعد حالات کا سامنا کرنے کے قابل ہوجا تا ہے۔ مشہور جرمن موسیقار پیتھو دن نے اپنی موسیقی کے متعلق کہا تھا: '' بی نفہ اس غمز دہ ، حر مال نصیب اور زمانے کے ستائے ہوئے فتض کو جو مسرت اور زمانے کے ستائے ہوئے فتض کو جو مسرت اور پرسکوں نیند سے محروم ہوچکا ہو سناؤ، وہ تمام رنج و الم مجول جائے گا۔''

یی بات ہم تمام فون لطیقہ کے صالح اڑات کے متعلق کہد سکتے ہیں۔

تفیات جدید کی رُو سے قوت پہندی کی تہد ہیں بے چارگی اور ضعف کا احماس الاز اَم موجود ہوتا ہے۔ فلاسقہ ہیں ہے فیصلے اور ادباء ہیں آرائی سٹیونسن اور مرز اعظیم بیک چھٹائی دائم المرض سے۔ ای لئے انھوں نے قوت وصولت، ہنگامہ پہندی اور مہم آرائی کے مغما ہین ومطالب ہیں کر کے اپنے احماس کہتری کی تسکیسن کا سامان ہم پہنچایا ہے۔ لارڈ برٹر شرسل نے مطالب ہیں کر کے اپنے احماس کہتری کی تسکیسن کا سامان ہم پہنچایا ہے۔ لارڈ برٹر شرسل نے نظیمے کے قلفے پر بحث کرتے ہوئے اس کی مثال شکسیسے کے ایک مشہور کر دار کا لیے سے دی ہے۔ کی ایک مشہور کر دار کا لیے سے دی ہے۔ کی ایک مثال باہر کیا تھا۔ ان کی ناسپاسی اور دی ہے۔ کی ایک اور دی ہوگئی کی حالت میں چلاا تھا۔

"شین وه کرول گا! بین وه کرول گا!! به بیچهی نبیل معلوم که وه کیا ہو مح ..... جوتمام دنیا کو دہشت زده کردے گا۔"

بیا قتباس دے کرلارڈرسل کلمنے ہیں: ''بیہ چندالفاظ میں بینے کا قلفہ''
ا قبال بھی بھول ظیفہ عبدالکیم'' زندگی کے کسی شعبے میں عملی آ دی تبین ہے۔افکارو
تاثرات نے ان کی شخصیت پر بھند کرلیا تھا۔'' وہ منج سویرے سے لے کر رات مجے تک
پیروں پٹک پرینم دراز لیئے رہنے۔ آخری عمر میں تحویت واستغراق کی بیرحالت ہوگئ تھی کہ
سید نذیر نیازی کوایک خط میں لکھا:

"مشاغل ضروری سے فارخ ہوا تو قرآن یا عالم تختیل می قرون اولیٰ کی

"ملفوظات ا قبال" سے ایک اقتباس ملاخطہ ہو: "ان کے کمرے کی حالت پریشان می رہتی تھی دیواریں گردوغبار سے ائی ہوئی بسرّان کی اپنی دھوتی اور بنیان کی طرح میلا ہو جاتا گر آئیس برلوائے کا خیال ندآ تا۔ منددھوئے اور نہائے سے گھراتے اور اگر بھی مجورا باہرجانا پڑتا تو کیڑے بدلتے وقت سرد آئیں ہراکرتے۔ وہ قطرتا ست تھے اس لئے اگر کہیں وقت کی پابندی ہوتی تو آئیس ہیشہ دیر ہو جایا کرتی۔ ویے چاریائی پر نیم دراز پڑے رہنے میں بڑے خوش تھے....مثام کو گھر کے والان عی میں دوایک چکر لگالیا کرتے۔ اس کے علاوہ ان کی زعر کی میں کال جود 1 تھا۔"

اقبال نے خود بھی اپنی مہل اٹکاری اور تن آسانی کا اعتراف کیا ہے۔ دیا قبال نے ہندی مسلمانوں کو سوز اپتا ہے اک سردِ تن آساں تھانتن آسانوں کے کام آیا اس کے ساتھ وہ فاتھین عالم سکندر، نپولین، تیمور،محمود غرنوی وغیرہ کی تعریف میں طب المتسال ہیں:

جوش کردار سے شمشیر سکندر کا طلوع کوہ الوعد ہوا جس کی حرارت سے گداز جوش کردار سے تیور کا سل ہم میر سل کے سامنے کیا شے ہے تعیب اور فراز

اُن كماجزاد في جاويدا قبال فرات بين:

"اباجان وتيا بحرك جرى سهر مالارول سے والهائد عقيدت ركحة في بين وليد اور فاروق اعظم كى باتيں سايا كرتے تھے۔
في وقد افدوں نے جمعے بتايا كه نبولين كے اجداد عرب سے آئے تھے واسكوؤ ہوں كا مولين كا راستہ دكھايا تھا۔ سولين كا قد جمونا ہے ہيں اس سے ل كر به حد متاثر ہواتھا۔"

نیٹھے کامحیوب پریمہ عقاب تھا جو بقول اس کے ہیشہ زر دشت کی مصاحبت میں رہتا تھا اقبال شاہین کوسراہتے ہیں ایک جگہ اپنے آپ کوبھی شاہین کا فوری کہا ہے: نقیرانِ حرم کے ہاتھ اقبال آگیا کیونکہ میسر میر وسلطاں کوئیں شاہین کافوری شاہین کی خوزیزی کے جواز میں فرماتے ہیں۔۔ ہے شاب این لہوکی آگ میں جلنے کانام سخت کوشی سے ہے گئے زعدگانی اعمیل جو کتوبر پر جھیننے میں مزاہے اے پسر وہ مزاشاید کیوز کے لئو میں بھی تہیں

جمینا، پلنا، جمیت کر پلنا ابو گرم رکانے کا ہے إک بہانہ
ان اشعار کے بعد شخ جاوید اقبال الے کا ایک بیان طاحظہ ہو:

دیمی شم کا خون بہتے نہ و کی سکتے۔ ایک و قعد والان جم کھیلتے ہوئے

مجھے شوکر جوگی تو سنہ کے بل گرا۔ بیرا نچلا ہونٹ اندر سے کٹ گیا۔ ابا جان
اتفاق سے ادھر سے گزرے اور میرے مند سے خون بہنا دیکھ کر بجائے اس
کے میرے قریب پہنچیں یا جھ سے پوچیس کہ کیا ہوا وہ چند کھوں کے لئے
ساکت وجمہوت کھڑے رہے کیران کے قدم ڈگھائے اور وہ ہے ہوئی ہوکر

جرئی کے ایک پروفیسر بلاکرنے اپنے ایک نفسیاتی مریش کا حال کھما ہے جو احساس کہتری کا شکارتھا اور جس نے اپنی قوت اور برتری کا مظاہرہ کرنے کے لئے مختف اور طرح کرتے کے لئے مختف اور طرح کرتے کے فلفے کا بھی حوالہ طرح طرح کے فلفے کا بھی حوالہ ویا ہے جس کا اقتباس فالی دل جبی شہوگا۔وہ کہتا ہے جن

"آئ شن اس مقبول قلنی لین شئے کے سارے دیرووں پر واضح کر دیتا چاہتا ہوں کہ نیٹھے کی تحریراوراس کے خیالات اس کی کمزوری پر ولالت کرتے ہیں۔ جب انسان اپنے آپ کو کمزور اور بردل محسوس کرتا ہے تو وہ آکر بات ہے اور اپنے آپ کو بارعب اور طاقتور دکھانا چاہتا ہے۔ لڑائی میں برے برے بول اور تحرے آئی وقت لگائے جاتے ہیں جب ایک فریق احساس کہتری کا شکار ہو چائے۔ وہ انسان جو طاقتور ہیں آئیس اپنے آپ کو بردھا پر ھاکردکھانے کی ضرورت بی جب میں انسان کی طوفانی تو توں پر

دمیان دیتا ہوں، جب طاقتور، بے نیاز، جگھو، دنیا میں تہلکہ میادیے والے محرموں کے خیال سے جموم جموم افعتا ہوں تو جھے اپنے میں کی محسوں ہوتی ہے۔ جب میں خوتخوار در عدوں کے متعلق سوچتا ہوں تو میں ان سب کو اپنے آپ سے بلند تھور کرتا ہوں آخیں اپنا اُلٹ محتتا ہوں۔ میں سوچتا ہوں کہ ان می تو تیں ہیں جو جھے میں نہیں۔"

اقبال کے رومانی افکار کا جائزہ لینے کے بعد یہ حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ رومانی اللیج ہونے کے باحث اقبال ان متنوع اور چیدہ سیاسی، اقتصادی، عمرانی اور علمی عقدوں کا کوئی واضح حل چیش کرنے ہے قاصر رہے جو آج مسلمانان عالم کو در پیش ہیں۔ ہریم شائد کے کہا ہے کہ''رومانیت فرد کے ذاتی تخیلات و جذبات کے تسلط کانام ہے۔ اور کلاسکیت اجمامی زعرکی کی ترجمانی کو کہتے ہیں۔''

چنانچے رومانی ہونے کے باعث اقبال نے بھی صرف شاعدار اور پر کشش تعمیمات (Generalities) کی طرف توجہ دلانے پر کفایت کی ہے جن کے مطالعہ سے فرد کے تخیلات اور جذبات کو ہنگا می طور پر تو ضرورا کسایا جا سکتا ہے لیکن جن کی عدد سے کوئی موثر اور بتیجہ خیز اجماعی اقدام نہیں کیا جا سکتا۔

## Juraile-Tehaid

## تاويلات اقبال

لفظ "تاویل" کے لفوی مین کی بات کے فتی جی بیں۔ تغییر و کام کی اصطلاح یلی جب کی لفظ کا ایا مطلب لیا جائے جو اس کے ظاہری مطلب سے بٹا ہوا ہوتوا سے علی جب کی لفظ کا ایا مطلب لیا جائے جو اس کے ظاہری مطلب سے بٹا ہوا ہوتوا سے تاویل کہتے ہیں۔ تاویل کہتے ہیں۔ تاس کوشش میں بسا اوقات کا ہری معانی درمیان مقاہمت پیدا کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس کوشش میں بسا اوقات کا ہری معانی سے اعراض کیا جاتا ہے اور ایسے معانی مراد لئے جاتے ہیں جونصوص سے بظاہر متباور تبیل ہوتے۔ بھول سر سید اجمد خان "کات بعد الوقوع اور کنایات واشارات و استعارات و دلالات کی حم کوان میں گھیز کر آن کو کھینچا اور تا تا کیا اور ایسے معنی ان میں سے تکالے کے جو خیالات شاعران ہے کھیز زیادہ رجبتیں رکھتے۔" تاویل کا ذکرتے ہوئے با افقیار بونان فدیم کا ایک قصد یاد آجا تا ہے۔ کہتے ہیں کہ بونان کے ایک علاقے میں ایک رہزن لوث مار کیا کرتا تھا۔ اس کا نام پروٹر سطیس تھا۔ یوفض پول قالم اور سفاک تھا۔ اس نے لوے کا ایک بوارکھا تھا۔ جب بھی دو کی فض کوگر قار کر کے لاتا تو آسے اپنے پلگ پر چت لٹا دیتا۔ گیگ بوارکھا تھا۔ جب بھی دو کی فض کوگر قار کر کے لاتا تو آسے اپنے پلگ پر چت لٹا دیتا۔ اگر اس مظلوم کی ناتیس پٹک کی پائٹی سے بوجہ جاتیں تو وہ اپنے کلباڑے سے اس کی ناتیس کی گائیں اور آگر وہ آدی پہت قد ہوتا اور اس کی ناتیس آئی پٹک

کی پائٹی تک نہ پھی سکتیں تو وہ اس کے یاوں چڑے کے مضبوط تموں سے باعد حکر اور زور ے منچا کراس کی عشیں بلک کے برابر کر لیتا تھا۔اس مینیا تانی میں اس اجل کرفتہ کے بدن كے جوڑا كمر جاتے تے .....ار باب تاويل بھى يروقرسطيس كى طرح نصوص كے معانى كو محتیج تان كراية ذاتى مناومطلب كے مطابق و حال ليتے ہيں جس سے ان كے اصل معنى مجروح ويديوح موكرره جاتے ياں۔

تاریخ علم کلام میں سب سے پہلے قلو یہودی اور توقلاطونی عیسائی متعلمین کلمدت ولی، ترتولیاں اور اورائجن نے معاصر قلفے اور توریت وائیل کے تصوص می توقیق وتطبق کی كوشش كى-آ تھوي اورتوي مديوں من جب تو فلاطوني افكار كى اشاعت ونيائے اسلام ميں مولی تو سلمان متعمین بھی تاویل کو بروئے کار لاکر قدہب اور قلنے کے درمیان مفاہمت كرنے كلے رائخ العقيده علاء نے ان كى بخت كالقت كى دمثالاً جعد بن درہم نے كہا كدخدا عرش ير مسكن بيل ب- نداس كاكوني خاص متعقر ومقام ب- ابن تحبيد إلى كا ذكركرت

"بدلوگ قرآن مجيدي عجيب وغريب تغيري كرك اس كواين غرب كمطابق بنانا جات ين - چنانجداكية فريق وسع كرسيد المعوت والارش ك تغیری جی کری کے معی علم کے لیتا ہے ادر اس کو یہ پندنیس کہ خدا کے لے کری ہو۔ بیلوگ عرش کے دوسرے معنی بیان کرتے ہیں حالا تکہ عرب مرف تخت كوعرش كيت بين-"

ابوالمبذيل علاف كبتاتها كدميزان تحض ايك حميل ب-اى طرح سوال قبر، فشار قبر، مراط، يرزخ وغيره سے الكاركيا كيا۔ غزالى نے "المحد" بن ايك عض كا واقعہ بيان كيا ہے جس نے اپنے ایک مردہ غلام کے منہ ہیں اٹاج کے دانے بعروا کراہے وفن کرایا تھا۔ چند ونوں کے بعد اس کی تشش کھود کر ٹکالی ملی تو لوگوں نے ویکھا کہ اس کے مند میں غلے سے دانے موجود تھے۔اس مض نے کہا ''دیکھواس نے محرکیر کے سوالات کا جواب نیس دیا۔'' حالمہ، احتاف،مفید،مجمدادر دوسرے ارباب ظاہرنے تاویل آ رائی کی شدید مخالفت کی۔ این حزم ہے اعلى جوظا برى المذبب تما لكستاسي:

" وصحصي جاننا جا ہے كداللہ تعالى كا دين ظاہر ہے جس ميس كوئى باطن

اشام بن عمروم عجزات كالمحر تھا۔ وہ معزت موئ كے لئے دريا كے سينتے، لائمي كے سانب بن جانے اور مُر دول كوزىد ،كرنے اورشق القمر كامكر تھا۔مقريزى لكعتا ہے:"و كذب بانتقاق القمر-" بغداد ملى فى أويداور شام من مداغول كى برسرا فقدارة جائے سے جب قرقه باطنيه كوفروغ بواتو أنحوب نے تاویل كواسية نديب كى اساس قرار ديا۔اسمعيليه، قرامط، مباحيه، فرم ديبيه، با بكيه، فالممين معروفيره بالطني المذہب تنے أن كاعقيده تھا كه ہر ظاہر کا صدور یاطن سے ہوتا ہے جس کا وہ ظاہر مظہر ہوتا ہے اور صرف امام برحق عی باطنی علم كامرارورموز كو بحصكا ب- تى عالم ظاہراورشريعت كا حاكم باورامام باطن كارمزشاس سمجا جاسکا ہے۔

یہ لوگ ظاہر کو تنویل کہتے تے اور یاطن کو تاویل کا نام دیتے تے اور تصوص کی تاویل کو غذی فرائض میں شارکرتے تھے۔ چنانچدان کے خیال میں ایلیس تحق قوت وہمید کا عام ہے۔ حوروقسور چھے ہوئے امرار ہیں۔مكر تير سےمراد ب نيك اور بداعال۔ دوزخ سے مراد جسمانی اوے ہے اور جنت سے جسمانی راحت اے وغیرہ وغیرہ ۔امام احمد فی بن میکی الرسنى فرق باطنيك ذكري لكية بن:

"وی اور نزول طاکلے سے اٹکار کرتے ہیں اور وہ ایک باتوں کو اشارے اوراستعارے بھے ہیں جن کو عام لوگ تہیں بھے۔ان کے زو یک موی کے اؤدهاے ظاہر قرآن کے موافق اور مامراد نیس ہے بلدموی کی جے مراد ہاور بادلوں کے سایر نے ہوئ کا پی توم یا حاکم ہونا مراد ہے ندکہ حقیقت میں بادل اُن پر سام کرتا تھا۔ ووقعین کے بن باب کے پیدا ہوئے ے مكر يں اور أن كے زويك توت ايك قوت ہے جو تى كے دل يروارد ہو كراس كوعلى روشى سے منور كرديتى باوراى توت سے نى حقائق اشياء اور طیائع اجمام ہے آگاہ ہوتا ہے۔معادے ال کے نزدیک ہر چڑ کا اپنی اصلی طبیعت کی طرف ماکل ہونا مراد ہے اور قرآن میں جو جنت کے کھانے پینے کی

چیزوں کا ذکر ہے اس کو بھی نہیں مانے کیونکدان کے نزد یک اعادہ معدوم محال ہے۔"

باطنیت نے ترب کے علاوہ قلنے اور تصوف پہمی گہرے اثرات قبت کے قلام اسلام میں سب سے پہلے اخوان الصفائے جو باطنی الحقیدہ سے، تاویل آیات کر کے اسلای شعائز کو از سر تو تو قلاطونیت کی بنیادوں پر مز تب کرنے کی کوشش کی۔ چنا نچہ حا لمان عرش (فرشتوں) کے متعلق انھوں نے کہا کہ جوستارے تو پی آسان میں بڑے ہوئے ہیں وی حا ملان عرش ہیں۔ کہتے ہیں: اعلم یا اخبی ان المملائکة الحافین بالعوش هم حملة العوش و هی الکو اکب الثابة المحافون بالفلک التاسع من داخلہ اس کے ساتھ وہ کہتے ہیں کہ چن فرشتوں نے آ دم کو کہدہ کیا تھا وہ نفول جو الما المملائکة اللين محم فی وہ کہتے ہیں کہ چن فرشتوں نے آ دم کو کہدہ کیا تھا وہ نفول جو انی المملائکة اللین محم فی الادم و هی نفوس صائر المحبوانات و الساحیت لادم ذریة باقال و ابی ابلیس عن سجدہ ادم و هی القوت الفضیة و المساحیت لادم ذریة باقال و ابی ابلیس عن سجدہ ادم و هی القوت الفضیة و الشہوانیہ و النفس الامارہ بالسوء ۔ اخوان السفا المیں کشرائی سے تعیر کرتے ہیں۔

اخوان السفا کے رسائل سے فلاسفہ متکلمین اور صوفیہ نے بیش از بیش استفادہ کیا۔
المحیلیہ نے اپنے المبیاتی نظریات اور منطق دلائل ان سے اخذ کے۔ غزالی نے اپنی تصانیف بھی جابان کی تحفیر کی لین ان کے افکار ونظریات سے استفادہ بھی کرتے رہے ہے۔ اس میں جابان کی تحفیر کی لین ان کے افکار ونظریات سے استفادہ بھی کرتے تھے۔ اس رازی ہے اخوان السفا کی رابوں کی طرف بہت میلان رکھتے تھے لیکن اخوان السفا کے ناواقف فیض ان کوئی اشعری خیال کرتا ہے۔ بوطی بینا کا باپ بھیشہ رسائل اخوان السفا کو زیر نظر رکھتا تھا۔ خود بوطی بینا نے نظر بیر محقول ان سے اخذ کیا۔ این زشد اور محقق طوی سے کے کرمان صدر اور مان بادی سبز واری تک اکثر فلاسفہ اسلام نے اخوان السفا کے نظر بیفسل وجذب سے استفادہ کیا ہے۔ صوفیہ بھی منصور حلاج اور شخ اکبر می الدین ابن عربی کے نظریات پر اخوان السفا کا اثر مسلم ہے۔ منصور حلاج کوئو باطنیہ کا دائی بھی سمجھا جاتا تھا۔ شخ اکبر نے باطنیہ کے رنگ بی سمجھا جاتا تھا۔ شخ

<sup>1</sup> تاريخ فلسفة اسلام وى يوز

<sup>2</sup> امام رازی ، مولوی عیدالسلام عددی

کے بھی فرق بیل سوائے اس کے کہ جنت میں ذات باری کا دیدار نصیب ہوگا۔ وہ جہنم میں عذاب جسمانی کے قائل بیل ہیں اور کہتے ہیں کہ دوزخ کا عذاب بھی انسانوں کے اعمال کی تمثیلات ہیں۔ جنت کا مطلب ہے دوئی کا پردہ اُٹھ جانا۔ دوزخ انسان کی اپنی خودی اور انفرادیت کے احمال کا نام ہوا د جنت ہوا اسان پر اپنی رہو بیت کا اعشاف ہونا۔ اھد نا الصواط المستقیم (وکھا ہم کوسیدھا راست) کی تغییر میں شخ اکبرسیدھے راستے سے وصدت الوجود مراد لیتے ہیں۔ ان کا مشہور نظریہ ہے کہ جو وی ہوتی ہوتی ہو وہ فارج سے نیس موقی بلکہ الہام و وی کا سر چشہ خود اس کے دل کے اعدموجود ہوتا ہے "فصوص الکم" میں فراتے ہیں:

"ناى صاحب كشف شاهد تلقى اليه مالم يكن عنده من المعارف وتمخه ما لم يكن في يده فنلك الصورة غيره فمن شجرة نعنه جنى ثمرة غرسه."

"جب كى صاحب كشف كوكوئى صورت تظرآئے جواليے معارف وعلوم القاكرتى ہے جو پہلے اس كو عاصل نہ تھے تو بيخوداس كى صورت ہے اس نے السے عی نفس كے درخت ہے ميوه تو ڑا ہے۔"

یکی خیال مولانا روم نے معنوی یس پیش کیا ہے انھوں نے وی والہا م کی مثال خواب سے دی ہے۔ کہتے ہیں کہ جس طرح حالت خواب میں ایک فض یقین کر لیتا ہے کہ فلال فخض بھے سے بات کررہا ہے حالا تکہ وہ موجود نہیں ہوتاء ای طرح وی کے متعلق بھی ملہم کو لیتین ہوجانا ہے کہ آواز خارج سے آری ہے حالا انکہ آواز خود اس کے باطن سے آری ہوتا تا ہوتا ہوتا ہا ہے کہ آواز خارج سے آری ہے حالا انکہ آواز خود اس کے باطن سے آری ہوتی ہوتی ہے۔۔۔

اعردون تست باشد ساز او وی دل مونیال وی دل می بنداد را صونیال با تو روح القدس کوید نے منش بات من و من و من و بے غیرمن اے ہم تو من تو من تو دروی تو زیش خود روی

طوطی کا ید زدی آواز ِ او از رازی از سیخ روپوش عامه درجهال چیز دیمر ماند اما گفتنش نے تو موکی ہم بگوش خویشتن جیوں آل وقتیکہ خواب اندر شوی

بینوی از خویش دیداری ظال باتو اعدخواب گفت است آل نهال او کی و دریا کے عیق مولانا عبدالعلی "برالعلوم" شرح اشعار مینوی ی فرماتے ہیں:

مولانا عبدالعلی "برالعلوم" شرح اشعار مینوی ی فرماتے ہیں:

"تو چرکل جو انبیاء کونظر آتے تی اور خدا کی طرف سے وہی لاتے ہیں وہ حقیقت جرائیلیہ ہے جو انبیاء کی قوتوں سے ایک قوت کا نام ہے۔ کی قوت صورت بن کر عالم مثال میں انبیاء کو محسوس ہوتی ہے اور خدا کی طرف سے تاصد بن کر بینام لاتی ہے تو انبیاء اپنے آپ تی سے متعنیض ہوتے ہیں شرکی اور سے۔ جو کھوان کو نظر آتا ہے وہی ہے جو خود ان کے خزانے میں منزون سے وہون ان کے خزانے میں شرکی اور سے۔ جو کھوان کو نظر آتا ہے وہی ہے جو خود ان کے خزانے میں شرکی وہ ہے۔"

باطنیدی طرح مولانا روم کا بھی بیوعقیدہ ہے کہ قیامت خارتی واقد نہیں ہوگا بلکہ
انسان کی نفی کیفیت ہوگ۔ پیاڈش ہونے کا مطلب بیہ کہ حقیقت ظاہر ہوجائے گی:
والسما الشقت آخراز چہ بود از کیے خشے کہ ناگاہ برکشود
پس قیامت شو قیامت را بہ بیل دیدان ہر چیز را شرط است ای
حضرات سوفیہ نے تاویل بی جیب وغریب مودگافیاں کی ہیں. حضرت میاں
میرائے نہ ختم اللہ علیٰ قلوبھم و علیٰ سمعھم کی تغیر کرتے ہوئے فرمایا:
میرائے نے ختم اللہ علیٰ قلوبھم و علیٰ سمعھم کی تغیر کرتے ہوئے فرمایا:
د خواص سوفیہ کے حق بی ہے ان کے دلوں پر مہر کردی گئ تاکہ ان کا
دل فیر اللہ کا جبتی شکرے اور ان کی آ کھ فیر اللہ کو نہ دیکھے اور ان کے کان
فیر اللہ کی آ واز نہ س کی۔

طا شاه برخثاني يا ايها الذين ١ منو لا تقربو الصلواة و انتم سكارى كى

تغير يون كرتے بين:

"اے وہ فض جے شرحقق میسرآ گیا ہے۔ نماز کے نزدیک نہ جاتا۔ حالت شکرومتی میں۔ جوض حالت شکر میں ہووہ نمازی سے بلند مرتبہ ہوتا ہے۔ اگرمتی مجازی ہے تو نماز پڑھتا ممنوع ہے تاکہ نماز طوث نہ ہوجائے۔ اس صورت میں نما زک عزت ہے۔ اگر سکر حقیق ہے تو بھی نماز پر منامنوع ہے۔اس صورت میں سرحقیق کی عزت ہے۔ جب تمازی عی شرم تو تماز كون يرمع كا-"

ایران کے مدمی نبوت مرزاعلی محد باب نے بحوسیت، مانویت اور فلفہ نوفلاطونیت پر باطعيت كا پيت لكاكرايك نيا خرب ايجادكيا-ان كاتغير آيات كالمنتلى انداز باطنيد قديم بى ے اخود ہے۔ائی کتاب"بیان" می فرماتے ہیں 1:

"جناب محر كے كاطب وحثى اور بدوى لوگ تھے۔اس لحاظ سے كدوه بعث، معاد، جنت، ناروغیرہ کا سے مغیوم بھنے سے قاصر تھے۔ آ مخضرت ان كمفهوم مادى صورتول مي ان كرائ يش كرت سفة تاكدوه آسانى ے سے عیل لین دورہ بیان میں اللب دانا اور متدن لوگ لین ایرانی ہیں اس لے الفاظ اور اصطلاحات تدکورہ کو دوسری طرز میں بیان کیا حمیا اور ان القاظ ك اليمن مراد لئے كے جوعل وہم سے زيادہ قريب تے مثل قیامت سےمراد ہرزمانے می چیر حقیقت کا ظہور ہے۔ قیامت کے لئے کوئی مردہ قبروں سے جیس اٹھے کا بلکہ بعثت ہی ہے کہ اس زمانے کے پیدا ہوئے والے لوگ زعرہ ہوجاتے ہیں۔ قیامت کا دن بھی دوسرے دنوں کی مائند ہے۔آ قاب حب معمول طلوع وغروب ہوتا ہے۔جس سرز مین عل قیامت ر پاہوتی ہے بااوقات وہاں کے باشدے اس مطلع نہیں ہوتے۔ای طرح نظفظیور کی تقدیق اور اس پر ایمان لانے کو جنت کہتے ہیں۔ عالم حیات عمل وجنت کی بیرحقیقت ہے لیکن جنت بعداز موت کاعلم اللہ کے سوا کسی کوئیس۔ دوزخ سے مراد نقط ظہور پر ایمان نہ لانا اور اس سے انکار کرنا ہے۔ برزخ وہموت ہے جودوظہوروں کے درمیان صد فاصل ہے۔"

امخاروی اور انیسوی صدیوں میں جب مغربی علوم کی ہمد میراشاعت ہوئی اور سائنس کے انتقاب پردرنظریات نے مشرق میں رواج بایا تو پڑھے لکے مسلمان از سرنوائی نہیں روایات اور قری میراث کا جائزہ لینے پر مجود ہو گئے اور متعلمین نے سائنس اور فہب کے مسلمات کا تعارض رفع کرنے کی کوشش شروع کی اور تاویل کو بروئے کار لا کرئے سرے سے تغییر آیئے ہے کا آغاز کیا گیا۔ اس کوشش میں ہندوستان میں سرسیدا جھ فال اور معر میں سید بھال الدین افغانی کے تلاقہ و پیش پیش تھے۔ سرسیدا جھ فان کا اصول تغییر تو یہ تفاکہ ان خدائے ان پڑھ بدووں کے لئے ان بن کی زبان میں قرآن اتارا ہے ہی ہیشہ قرآن مجید کے سیدھے سادے معنی لینے چاہیں۔ "کین بعد میں آئیس سے اشکال در پیش ہوا کہ سیدھے سادے معنی لینے چاہیس۔ "کین بعد میں آئیس سے اشکال در پیش ہوا کہ سیدھے سادے معنی لینے سے جدید دور کے تغلیم یافتہ طبقے کی تسکیدن ٹیش ہو سکے گی۔ چنا نچا خوان السفا کی طرح آئیوں نے بھی قرآن کی تمثیل تغییر کیمے پر کم جست باعری۔ اخوان السفا کے تنج میں سرسید نے شیطان کے وجود فار بی ہوئے کا سرسید نے شیطان کے وجود فار بی ہوئے کی شرسید نے شیطان کے وجود فار بی ہوئے کی سرسید نے شیطان کے وجود فار بی ہوئے کی شرسید نے شیطان کے وجود فار بی ہوئے کی سرسید نے شیطان کے وجود فار بی ہوئے کی شرسید کے شیطان کے وجود فار بی مصورت آئید میں دیکھی ہے۔ " لفظ شجر کو بھی تغیل قرار دیا ہے۔

"الفظ شجر كا قرآن مجيد على موجود ہے۔ كيا حقیقت على وہ ايسا على درخت ہے جيےللومالى اوركلوكسان بويا كرتا ہے اور جيے كہ حقیق معنی على لفظ شجر كے ہمارے خيال على آتے ہيں۔ قالبًاس كا تو ا تكار نہ كريں كے بلكه اور مراد شجر سے لو كے۔ پس جہاں تك لفظ شجر سے اس كے حقیق معنی يا للو اوركلوكا بويا ہوا درخت مرادنہ لے تو وہ ایک تمثیل رہ جائے گا۔"

اى طرح سرسيد بعد طا آدم كوبحى تمثيلي سيحت بيل:

" قرآن مجید کے بیمعتی لینے کہ جب آدم وحوائے گیہوں کے درخت کا کھایا تو اُن کے اعضائے مخصوصہ دکھائی دینے گئے۔قرآن مجید کی خوبی اوراس کے اعضائے مخصوصہ دکھائی دینے گئے۔قرآن مجید کی خوبی اوراس کے اوراس کے حکمت کے مجرے ہوئے ہوئے پریفین کرتا ہے یا بیمعتی لینے کہ اس قوت کی ترغیب نے ظاہر کر دیا کہ انسان میں خدا کی تافر مانی کرنے کی برائی ہے۔قرآن کی بزرگی اور اس کی عزت اور اس کی عزت اور اس کی محت ومعرفت سے بھرا ہوا ہوتا یقین کرتا ہے اگر پہلے بی معتی کے ہول تو مجبوری سے کہتا پڑے گا کہ تحق فہی عالم بالا معلوم شد۔ حضرت کو محکو

یولئے بھی نہیں آتے چہ جائے خدائی۔ کیا گیہوں کھانا اور کیاا عضائے مخصوصہ کا دکھائی دینا۔ نعوذ باللہ منہا۔ خدا کی عظمت وشان کو خیال کرو۔ اور پھر قصد آدم کود کھھواور کہوکہ تمھارا دل یقین کرتا ہے کہ خدا میں اور فرشتوں میں ایک کھرار اور مناظرہ ہوا ہو جیسا کہ الفاظ فاہری سے سمجھا جاتا ہے۔ پس اگر ان الفاظ کے وی معنی ہوں تو خدا میں اور فرشتوں میں خدائی اور بندگی کا ہے کوہوئی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں ہوئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں ہوئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں ہوئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں موئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں موئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں موئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں موئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں موئی۔ اگر یہ بچ ہے تو ہم کواہے تو کروں کی بیشیاروں کی ٹو ٹو ، میں میں میں دو کروں ہے بھی زیادہ اور تو ہیں۔ "

"اس تمام قصے ہے اگر وی ظاہری معنی مراد ہوں تو خدا کے علوئے مرتبداور تقدی و تنزیبہ میں بھی دید لگتا ہے۔ اس اصول سے جوآ ب نے قائم کیا ہے ایس اس اسول سے جوآ ب نے قائم کیا ہے ایس مالت میں عدول معنی حقیق سے ضروری ہے۔ بیتمام تمثیلی رہ جاتی ہے ندامسلی۔"

اِخوان السفاعی کی پیردی پی سرسید نے اپنی تغییر میں فرشتوں کو ضدا کی قدرتیں اور قو کی قراردیا ہے جو تمام مخلوق بیل موجود بیں اور باطنیدادرصوفید وجودید کی طرح جرئیل کے فارجی وجودید بی انکار کیا اور کہا کہ بی طک نیوت کے جس کو ناموں اکبر کہتے ہیں کوئی اپنی پیغام پہنچانے والانہیں ہوتا۔ اس کے ساتھ جنوں کوصح الی اور پہاڑی لوگ قرار دے دیا۔ جیسا کہ ساتھ اوراق بی ذکر ہو چکا ہے سرسید احمد ہندوستان بی تح کیک عقلیت کے بانی ہیں۔ لیکن اس امری طرف توجود لا نا ضروری معلوم ہوتا ہے کہ ان کی عقلیت نے جدید علوم کی روشی میں آگے قدم بروحانے کی بجائے اخوان السفاکی باطریت کا سہار الیا جس سے اس تحرکی کی مان دیت مقید اور کھرود ہوکررہ گئی۔ چنا نچرسرسید کی کولہ بالا تاویلات کو ان کے علی کارنا موں کا افادیت مقید اور کھرود ہوکررہ گئی۔ چنا نچرسرسید کی کولہ بالا تاویلات کو ان کے علی کارنا موں کا سب سے کم قابل قدر صد سمجھا جا سکتا ہے۔

معریں فرید وجدی اور شیخ طنطاوی جوہری نے علم کلام کی تجدید کی کوششیں کیں۔
جوہری نے اپنی تالیف "کتاب الآئے المرصع بجواہر القرون والعلوم" میں آیات قرآن کی تاویل
کر کے جدید علوم بیئت، نبا تات، طبیعیات، علم الحیوان وغیرہ کے نظریات اُن میں سے نکالنے کی
کوشش کی ہے۔ شیخ طنطاوی کی جدید سائنس سے واقفیت بچوں کی دری کتابوں تک محدود تھی۔
اس لئے ان کی تاویلات میں بھی رکا کمت کا احساس ہوتا ہے۔

ا قبال نے بھی اپنے پیش رو متعلمین کی طرح عقل ونقل میں تطبیق کرنے کی کوشش کی اخوان السفااور دوسرے باطنیہ کی طرح ان کو بھی اس بات کا احساس تھا کہ اگرنسوس کے ظاہری معنی پر اکتفا کیا گیا تو زہی عقائد وشعائر کی مفاحت جدید فلنے اور سائنس کے ساتھ تہیں کی جا سے کی چنانچے انھوں نے ظاہری معانی سے اعراض کیا اوران کی حسب منشا تاویل کر کے ان کی مطابقت آئن سٹائن، برگسال، فضے، الكوغرر، جيمز وارڈ وغيره كے افكارونظريات سے كرنے كى كوشش كى مقالد زير نظر مين ہم ان كے چنداہم دلالات وتاويلات كى طرف توجه دلائيں كے۔

## نظر بهخودي:

ا قبال نے یورب سے لوٹ کرنظر بیخودی پیش کیا۔ جب ان کے نافدین نے کہا كرية تظرية جرمن قلنى قصفے سے ماخوذ بي تو انھوں نے فرمايا "ميرادعوى بيك"امراركا فلف" مسلمان صوفیاء اور حکماء کے افکار ومشاہرات سے ماخوذ ہے۔ "کیکن بیدعوی حل نظر ہے۔اس ك طرف توجددلات موئ خليف عبدا كليم 1 لكست بين:

"خودی کے قلنے کی تامیس میں صفحہ 12 پر جو اشعار ہیں وہ قصفے سے ماخوذ بیں۔جس کا قلمفہ بیتھا کہ عین ذات یا حقیقت وجود انائے سامی ہے۔ عمل اس کی فطرت ہے۔اخلاقی عمل اور پریار اورنشو ونما کے لئے اس نے غیر ماسوا پیدا کیا تھا کدامکان پیکار اور اس کے ذریعے ےامکان اور ارتقاء ممکن ہوجائے۔اس فلنے کو جوں کا توں اقبال نے اپنے بلغ اور رسمن اعداز میں بيان كياب كم قلف كا خلك صحرا كلزار موكيا ب-"

راقم کے خیال میں اقبال کا تظریہ خودی بہتمام و کمال فضفے سے ماخوذ ہے۔ ہم "ا قبال كا تضور ذات بارئ" اور" اقبال اور تظريه وحدت الوجود" من مفسل بحث كر يك بي كـ "ا قبال كا تصور ذات بارى" سريانى ب جواسلام كے تخصى اور ماوراكى تصور كے منافى ب-ا قبال فعظ كے تتبع من خودى مطلق كے قائل بي جس سے تمام خود يوں كا صدرور بور با ب اور جو کا تات میں جاری و ساری ہے ہے۔ بر رغرس فے فضے کے اس سریانی تظرید پر تبعرہ كرت يوئ لكية إلى: "فضح كا فلنداس خيال سے شروع ہوتا ہے كہ عالم امكان بي سواتے خودى كے اوركى چيز كا وجود نيل ہے كونكہ وہ استے، آپ كو Posit كرتى ہے۔ اگر چہ خودى كے علاوہ كى اور چيز كا وجود نيل ہے پر بھى ايك دن خودى كو خفيف سا جيئا لگا ہے اور نيجا وہ ناخودى كو Posit كرتى ہے۔ پر اس من كى درہے اشراق كاعمل ہوتا ہے۔ احدہ جيے الہيات عرفان وتصوف مي موجود ہے۔ صوفيه اس اشراق كوخدا ہے منسوب كرتے ہے اور استے آپ كو محتر بھے نقے اور استے الفوا ور خدا كے درميان كى تم كا فرق كرنا غير ضرورى كم سے تھے۔

یادرہ کہ نواشراقیت اور وحدت الوجود پی بھی اشراق و بھی کا بیتضور موجود ہے فرق محق سے سے صوفیہ وجودیہ نے خدا کو وجود مطلق کا نام دیا ہے اور فضے اور اقبال اے انائے کیر یا انائے مطلق کہتے ہیں دونوں نظریات بی اس کی حقیقت نفسی ہے اور تمام نفوس اور خودیوں کا اس سے صدور ہور ہا ہے۔ فریک تھلی 1 نے فقطے کے اس نظریے کو نہایت جامع خودیوں کا اس سے صدور ہور ہا ہے۔ فریک تھلی 1 نے فقطے کے اس نظریے کو نہایت جامع اعداز ہیں پیش کیا ہے:

معنے کے ہاں حقیقت کلیے خودی پر بنی ہے۔ خودی کے علاوہ کی شے کا وجود نیس ہے۔ بیٹیت خود فعال ہونے کے خودی کو مزاحت اور خالفت کی مزورت ہے جس کے خلاف وہ کھکش کر سکے اور اس طرح آئی ذات کا شعور اور آئی آزادی اس پر آشکار ہو جائے۔ فضے خودی ہے انفرادی خودی مراد نیس لینا بلکہ بحرد خودی مراد لینا ہے جو آفاتی اور ہمہ کیر ہے۔ اے وہ مطلق خودی کا عمدور و مسلسل و متواثر مطلق خودی ہے ہو رہا بام دیتا ہے۔ تمام خود یوں کا معدور و مسلسل و متواثر مطلق خودی ہے ہو رہا ہے۔ انفرادی خودی میں آ کر مطلق خودی فرد کو مادی دنیا کے خلاف مقاش کی ہے۔ انفرادی خودی فرد کی ازاد روی کے حصول کی تحریک کرتی ہے۔ یہ کھکش مسلسل اور لا متنائی ہے۔ قانون اخلاق کے ساتھ آزادی کا تصور وابستہ ہے اور آزادی کا مطلب ہے۔ قانون اخلاق کے ساتھ آزادی کا تصور وابستہ ہو اور آزادی کا مطلب ہو جہد ، خار تی ماحول کے خلاف بھی کھکش بالآخر بقائے دوام پرختی ہوتی ہے۔ فضے نظریاتی اخلاق اخلاق اور

عمل لازم وملزوم بیں۔اخلاق دافلی اور خارجی کھکش سے صورت پذیر ہوتا ہے بلکہ یمی مسلسل جدوجہداخلاق ہے۔"

ان اقتباسات سے صاف ظاہر ہے کہ فضے کی البیات میں وجود مطلق کی ماہیت مجرد خودی ہے جو فعال ہے اور کا نکات میں جاری و ساری ہے۔ اس مطلق خودی سے انفرادی خودیوں کا صدور ہور ہا ہے۔ مطلق خودی کو اپنی فعالیت کی ورزش کے لئے مزاحمت کی ضرورت ہے۔ اس لئے وہ غیر خودی کو پیدا کرتی ہے اور کھیش کا آغاز ہوتا ہے۔ بہی مطلق خودی انفرادی خودی میں نفوذ کر کے اسے عالم مادی کی خلاف جدوجہد پر آمادہ کرتی ہے۔ اقبال نے بی خیالات من وعن اپنی شاعری اور خطبات میں چیش کے ہیں۔ فرماتے ہیں۔

دی ست پر چه می پنی ز اسراد خودی ست بیداد کرد بیداد کرد اشکادا عالم پنداد کرد فات او فات او فات او فات او فات او فات او فیرخود پنداشت است از اثبات او بید است از اثبات او بید است خویشن داخیرخود پنداشت است بیداد دا تا فزاید لذیت پیکاد دا که خویش تا خود آگاه از نیروی خویش که خویش دیات نیمو گل ازخول وضو عین حیات نیمو گل ازخول وضو عین حیات

نختیں پر تو ذاتش حیات است درواش چوں کے بیدار کردو نہ مارا ہے کشود او نمو دے بی کشود او نمو دے بی کشود او نمو دے بی کشود است کف خاک از سینز آ تمینہ خانے نظر د جز مہر عدرد او جہاں فانی خودی باتی وگر ہے جہاں فانی خودی باتی وگر ہے

پیکر بستی ز آثار خودی ست خویشن را چول خودی بیدار کرد صد جهال پوشیده اندر ذات او درجهال مخم خصومت کاشت است سازد از خود پیکر اغیار را می کشد از قوت بازوی خویش خود فری بات او عین حیات خود فری بات او عین حیات ایک اور مجدار شاد مونا ہے۔

خودی تعوید حفظ کاکات است حیات از خواب خوش بیداد کردد در او را بے نمود ما کشو دے رسوز اعروں درجست وخیز است بہال را از سینز او نظامے تریزد بر خودی از پر تو او وجود کو ہمار و دشت و در ہے وجود کو ہمار و دشت و در ہے

بروں از خویش می بینی جہاں را در و دشت ویم وصحراؤ کاں را جہان رنگ و یو گلدستہ ا زما آزاد وہم وابستہ ا خودی اورا بہ یک تار نگاہ بست زمین و آسان و مہر اہ بست مودی اورا بہ یک تار نگاہ بست زمین و آسان و مہر اہ بست مسونیہ وجودیہ شخ آکبرگی الدین این عربی، مولانا روم، عراتی، شخ شہاب الدین سپروردی مقتول وغیرہ نے وجود مطلق پر اللہ کا اطلاق کیا تھا۔ اقبال انائے مطلق پر اللہ کا اطلاق کرتے ہیں۔خطبات میں فرماتے ہیں:

"جب ہم اپنی محسومات و مدرکات کے نبٹا زیادہ اہم عوالم پر اس خیال سے نظر ڈالتے ہیں کہ ان کا سلسلہ ایک دوسرے سے جوڑدی تواس اہم حقیقت کا اعشاف ہوتا ہے کہ ہماری محسومات و مدرکات کی اساس کوئی بھیر اور خلیقی مشیقت ہے۔ جس کو بوجوہ "انا" عی سے تجیر کیا جائے گا۔ چتا نچہ کی مطلق "انا" ہے جس کی انفرادے سے چش نظر قرآن پاک نے اس کے لئے مطلق "انا" ہے جس کی انفرادے سے چش نظر قرآن پاک نے اس کے لئے "اللہ" اسم معرفد استعمال کیا ہے اور پھر اس کی مزید وضاحت ان آیات میں کی ہے۔

"قل هو الله احد الله الصمد لم يلد و لم يولد و لم يكن له كفواً احد."

لین مجرد مشیت یا مطلق انا پر الله کا اطلاق تبیل ہوسکا۔ کیونکہ اس سے الله ک شخصیت کی ٹنی ہوتی ہے۔ قرآن کی رُو سے الله ایک ستعقل بالذات شخصیت ہے۔ وہ صاحب اداوہ ہے۔ فاعل باافقیار ہے۔ فالق ہے۔ مادی و تیا سے مادراء و منزہ ہے۔ اقبال فضفے ک میروی میں الله کو ' انائے مطلق' قرار دیتے ہیں جو بقول ان کے کا تنات میں جاری و ساری ہے۔ سریان کا یہ تصور محولہ بالا آیت سے متبادر تبیل ہوتا بلکہ اس سے الله کی شخصیت کا واضح سے۔ سریان کا یہ تصور مفہوم ہوتا ہے۔ فضفے اور اس کے تنج میں اقبال نے انائے مطلق کا جو مابعد الطبیعیاتی تصور مجیش کیا ہے وہ شخصیت اور تنزیب سے منافی ہے۔ الله بحثیث شخصیت کے بقینا اناکا مالک ہے گئی کیا ہے وہ شخصیت اور تنزیب کے منافی ہے۔ الله بحثیث شخصیت کے بقینا اناکا مالک ہے لیکن وہ مجرد انائے مطلق یا مجرد مشیت نہیں ہے جو کا نئات میں جاری و ساری ہو۔ وجود مطلق اور انکی وہ اور انکی اور انھیں قرآن کے ماور انکی اور انکی مطلق کے دونوں تھور است سریانی آریائی ہیں اور انھیں قرآن کے ماور انکی اور انکی مطلق کے دونوں تھور است سریانی آریائی ہیں اور انھیں قرآن کے ماور انکی اور انکی کی اور انکی اور انگوں

تصور ذات باری سے دور کا بھی تعلق نہیں ہے۔ اقبال نے قرآنی آیات میں سے فضع کا فلفہ انا نکالنے کی کوشش کی ہے۔

## ا قبال كانظر بيرز مان

اقبال کا نظریہ زمان برحسال سے ماخوذ ہے۔ اُن کے فلفی شارحین الساس بات کو حملی مرتب ہیں۔ اُن کے فلفی شارحین الساس بات کو حملیم کرتے ہیں۔ حملیم کرتے ہیں۔ اسلیم کرتے ہیں۔ اسلیم

"اقبال زمان کو ماہیت وجود اور عین خودی سجمتا ہے لیکن بیزمان شب
وروز کا زمان نہیں بلکہ تخلیقی ارتفاء کا نام ہے۔ بینظریہ زمان وی ہے جے
برگسال نے بڑے دل تغین اعداز میں اپنے تظریہ حیات کا اہم برو بنایا .....
اقبال برگسال کا بدا مذاح تھا اور اُس کے فلفے سے اقبال نے فیش بھی
حاصل کیا۔" ج

جناب وبشراح دارفر مات ين:

" زمان کے بارے میں اقبال کا تصور بہتمام و کمال برگساں سے ماخوذ

جیما کرفلنے کے طلباء جائے ہر گسال نے کا کات کا تصورا کی تغیر پذیر "بلچل" ہے کی صورت میں کیا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ کا کتات میں صرف ایک ہی چیز حقیق ہے اور وہ ہے تغیر و تبدل۔ اس کے خیال میں یہ کہتا بھی صحیح نہیں ہے کہ کسی کا کتات کا وجود ہے جس میں کوئی تبد لی واقع ہوری ہے کیونکہ تغیر سے الگ کا کتات کا وجود ہی تابت نہیں ہوتا۔ ہرزیرہ چیز محض اس لئے موجود ہے کہ وہ تغیر پذیر ہے۔ برگسال ویدانتی سی کا طرح کا کتات کو دوحصوں میں تقسیم کرتا ہے:

1- دنیا جوفریب نظر ہے اور شوس مادی اشیاء پر مشتل ہے۔ 2- مرور محض جوحقیقت اولی ہے۔

1 اقبال کے افکار کو بچھنے کیلئے قلیفے کاختی ہونا ضروری ہے۔ یہ بات بھن ناقد ین اوب یا صوفیہ کے بین کی بات بھن ناقد ین اوب یا صوفیہ کے بس کی بات بین ہے۔ یہ فکر اقبال ہے کا بین کی بین تقلیم سے ماخوذ ہے۔
4 یہ خیال یونان قدیم کے قلیفی ہیں تقلیم سے ماخوذ ہے۔

محرور محض کا ادراک صرف وجدان می کرسکتا ہے کیونکہ عشل زمان کو آ نات ولحات میں تقلیم کر کے دیکھنے کی عادی ہے۔ اقبال نے برگساں کا تصور زمان اس لئے اپنایا کہ برگساں، اففاطون یا زینو کی طرح وقت کو غیر حقیق نہیں جمتا، نہ روائیوں کی طرح اس کی گروش کو دوا ہی قرار دیتا ہے۔ برگساں کہتا ہے کہ تاریخ اپنے آپ کونیوں دیراتی بلکہ ماضی مستقبل میں محفوظ رہتا ہے۔ اس لئے تاریخ کو اس نے ''ایشائی طافظ'' کا نام دیا ہے۔ جس طرح اقبال نے فضلے کی انائے مطلق پر اللہ کا اطلاق کر کے اُسے اسلامی البیات کا جزیتا نے کی کوشش کی تھی ای طرح برگساں کے نظریہ زمان کو اسلامی فاجت کرنے کے لئے انھوں نے چند مقولوں سے طرح برگساں کے نظریہ زمان کو اسلامی فاجت کرنے کے لئے انھوں نے چند مقولوں سے استفاد کیا ہے اور ان کے ظاہری معنی سے اعراض کر کے حسب منشا ان کی تاویل کی ہے۔ استفاد کیا ہے اور ان کے ظاہری معنی سے اعراض کر کے حسب منشا ان کی تاویل کی ہے۔ نظریہ زمان ویش کرتے ہیں۔ نظریہ زمان ویش کرتے ہیں۔

عالمے سرخوش ز تاک شافعی
سیف برال وقت رانا میدہ است
آب او سربایہ دار از زعر سمیت
وست اوبیشاز از دسب کلیم
دردل خود عالم دیگر محر
وقت راش خطے پیما شتی
اگر تو بیمود طول روزگار
سرخن زائیری وباطل فروش
مرخن زائیری وباطل شدی
سرخن زائیری وباطل شدی
از حیات جاودال آمی نه

سبز بادا خاک پاک شافی اگر اد کوک زگردول چیده است من چر گویم تر این ششیر جیست ماجش بالا تراند امید و بیم ماجش بالا تراند امید و بیم در گل خود مخم ظلمت کاشتی باز با بیاند گیل و تبار ماختی این رشته رازناردوش ماختی این رشته رازناردوش مسلمی آزاد این زنار باش مسلمی آزاد این زنار باش مسلمی آزاد این زنار باش مسلمی آزاد این آزاد این آگد ند

<sup>1</sup> يودامتولدى: آلُوَقْتُ مَدِف" قَاطِع"

مولانا روم قال اطعمني فاني جانع" فاعتجل فالوقتُ سيف قاطع"

تا کیادر روز وشب باشی اسیر این وآل پیداست از امرار وقت اصل وقت ازكروش خورشيد نيست وقت راحل مكال محمشرده اے چو ہورم کردہ از بتان خولی وقت ما کو اوّل و آخر ندید زعر از دهر و دبر از زعری است نغه خاموش وارد و ساز وقت

رمز وقت از لی مع الله یاد میر زعر سر ایت ازا مراد وقت وقت جاويد است وخور جاويد غيست المياز دوش وفردا كرده ساختی از وست خود زعران خویش از خیابان صمیر ما دمید لاتسيد الدير فرمان تي است غوط ور ول زن که بنی راز وقت جاویدناہے میں زروان کی زبان سے برگساں کا نظربیز ماں پیش کرتے ہیں۔۔

بم نبائم از تک بم نابرم ناطق وصاحت بمد مخجير من مرغك اعد آشيال تالدوس ہر فراق از فیض من گردد وسال تعد مازم تا شراب آورم من حماب و دوزخ و فردوس و حور عالم حش روزه فرزند من است ام ہر چزے کہ ی بنی سم از وم بر لظ بير است ايل جال آل جواتردے طلم من كلت

كفت در وائم جهال را قابرم بست بر تدبير بانقدير من غني اعد شاخ مي بالد زمن وانه از پرواز من کردد نیال ہم عابے ہم خطابے آدرم من حاتم من مماتم من نثور آوم دا قرشت در بند من است برکل کز شاخ می چینی سنم ورطلم من امراست ایل جال لی مع الله بر کرادردل تصب

جہاں تک امام شاقعی کے قول کا تعلق ہاس کے معنی صریحاً ایسے وقت کے ہیں جو بقول غالب قاطع اعمار ہے۔ صمیات کی بعض تصاویر میں وفت کوایک بڑھے کی مثل میں وکھایا اليا ہے جس كے كند سے ير درائق ركھى ہے۔اى درائق سے وہ لوگوں كا رشتہ عرفظع كرتا ہے۔ اس قول سے کہ''وفت تکوار ہے۔' بر کسال کے تلیقی زمان کے تصور کواخذ کرنا تاویل بے جا

ب- ڈاکٹر خلیفہ عبدالکیم اس موضوع پر اظہار خیال کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "نمان کی ماہیت اور زعرگ کی تغیر پذیری کے متعلق جو خیالات تھم ہوئے جی، وہ یکسال سے ماخوذ ہیں۔"اسرار خودی" کے بعد بھی اقبال يركمال كے زير اثر رہے۔افسوس كا مقام ہے كدا قبال نے اسرار خودى يس مہیں برگساں کانام تک نہیں لیا۔ اور اس کا قلقہ حیات ایک قول کے ماتحت میان کردیا ہے۔امام شافعی کے الفاظ میں کوئی ظلفہ مخفی تہیں تھا۔وہ شایداس فلغ كو يجع ب قامرر بيت جوا قبال نے برگساں سے اخذ كر كے أن سے منسوب كرديا ہے۔ امام شافعي كا تقضف اور راست روى اس فتم كے فلنے كو درخورا متناتبين جھتى تھى۔ بركسال كا قلىغد زمان وحدانيت سے زياد والحاد كے قرین ہے۔ برگسال ابدیت کوئی حقیقت قرار دیتا ہے اور ابدیت کوزمان کا مترادف قرار دے کر بدی دفت لگاہ سے تصور زمان کی تقریح کرتا ہے جس کا ماصل ہے: زمان مکان سے بالکل مخلف ہے اگر چہ ذہن زمان کو بھی مكان يى قياس كرتا ب زمان ايك الى كليق قوت ب جس على مكان كا کوئی وجود عی نیس موسکا اورجی کی ماہیت شی تغیراور ارتقاء موجود ہے۔ زمان سے الگ کی چیز کا وجود تیل ہے۔ ایے تظریے کو صدیث توی "لاتسبو الدعر" يئ قرارو \_ كرا تبال في يركسال ك الحاد اوراسلام ک وحدا تیت می مفاہمت کی کوشش کی ہے۔"

جرمن مستشرقین نولڈ کہ اور شرو مائر نے جابلی شاعری پر تبعرہ کرتے ہوئے لفظ 
" د ہر" پرسیر حاصل تحقیق بحث کی ہے اور متحد شواہ سے اس بات کو ثابت کیا ہے کہ جابلی 
شعراء " د ہر" کو مقدر کا متر ادف بجھتے تھے۔ جب بھی ان پر پے در پے مصائب کا نزول ہوتا تو 
د ہر ( ز مانے ) کو ان کا ذمہ دار قرار دے کر اے سب دشتم کرتے تھے۔ جابلی شعراء کے علاوہ 
بعد کے شعراء کے کلام بھی او ہر' کا لفظ مقدر کے مفہوم بھی بی استعال ہوا ہے۔ چند مثالیں دی 
جاتی ہیں:

زبيرين اليسطى: \_

ولكن ارى الدهر الذى هو خالن اذا اصلحت كناى عادتا فسدا "لكن زمانه بحصر وقا اور ير وقامعلوم موتا هے جب ميرى حالت سوحرتى ہو وہليث كر كرا سے بكاڑ ويتا ہے۔" طرفة بن العدن

فلا جزع ان فوق اللهو بيننا فكل امرى يوما به اللهو فاجع "أكر حارك درميان زمائے نے جدائی ڈال دی ہے تو میں تحجرا كر جمت بارئے والانیس كوكرة ماشتو ایک شایک دن برایک و نیست و نابود كر كو دکھ کائی ان ایک دن برایک کوئیست و نابود كر كو دکھ کائی ان ایک دن برایک کوئیست و نابود كر كودكر كودك

امن المنون و ریبها تتوجع والدهر لیس بمعتب من یجزع "کیا موت اور زمانے کی گردشوں سے تو دکھ اور تکلیف محسوس کردہا ہے؟ حالا تکدز ماندگھیرائے اور پریٹان ہوئے والے کو بھی متا تا۔"
بہاوالدین زہیرنہ

لا تعب اللهر في خطب رساك به ان استرد فقد ما طالما وهبا حاسب زمانك في حالى تعرفه تجده اعطاك اضعاف الذي سلبا "زمانه جب تتميل كوئي مصيبت كينجائة اس يرعماب كا اظهار نه

كروراكراس في تم سے محدوالي ليا ہے تو يہلے وہ صحيل بہت محدويا بحى

رہا ہے۔ زمانے کے گرم وسرد ہردوحال کا حساب کرتے رہا کرو۔ تو تم دیکھو کے کہاس نے تم سے جو پچھے چھینا ہے اس سے کی گنا زیادہ وہ تم کو دے بھی چکا ہے۔''

حدیث زیر نظر می بھی ان اشعار کی طرح " و ہڑ" کا لفظ مقدریا فلک کج رفزار کے مفہوم میں استعال ہوا ہے۔ اس و ہر کا برگسال کے مرور میں یا زمان تخلیق ہے اتنائی تعلق ہے جتنا کہ امام شافعی کے مقولے میں " وقت" کے لفظ کا۔ اس لئے اقبال کا حدیث کے لفظ" و ہڑ" کو برگسال کے ویکھیں ہے۔ کو برگسال کے تقور زمال پر قیاس کرنا براہت صحیح نہیں ہے۔

دوسری حدیث "لی مع الله وقت" کوہمی صوفیہ وجود بداور نوفلاطونیوں نے اپنے مخصوص عقائد کی توثیق کے سالات میں مخصوص عقائد کی توثیق کے لئے چیش کیا ہے۔ ملا محسن فانی ، ملا شاہ بدخش کے حالات میں کلمنے ہیں: 1.

" حقیقت حال اینکرخن راهمید عدو برباطن بخن نظرند کرده اعد بلکه ظاہر بخن درخی سالک ناتھی است دایں حتی کدایں حدیث بھی نبوی (علیہ کے) لی مع الله وقت لا بیعی فید ملک مقرب ولا نبی مرسل دلیل آر تدیم تنزل احوال او سمی ویند کر وینجیر صلحم را کیک حال بود ونز تی و تنزل را دراں امکان ندچه کی فر ماید که بخدای من کیک وقتی متصل کہ نیج ملک مقربی و نبی مرسل درآں حال نبی مسل درآں حال نبی محتجد نفر مود تدکہ مرامی ای جی میں حال است ۔"

ایک اور جگہ مل محن فانی ای صدیث کوفنا فی اللہ کے اثبات بی ویش کرتے ہیں۔
حدیث کے معنی یہ ہیں کہ 'ایک وقت بھے خدا کا اتنا قرب میسر ہوتا ہے کہ جس بیل کوئی مقرب
یا نبی یا رسول بارنہیں یا سکتا۔' اس حدیث بی سوائے لفظ وقت کے اور کوئی معنی ایے نہیں
پائے جاتے جن سے برحساں کے خلیق زمان کا نظریہ اخذ کیا جا سکے۔ فی الاصل اقبال یہ ظاہر
کرنا چاہتے ہے کہ فضے اور برحساں وغیرہ کے افکار ان فلاسفہ کا اجتہاد واختر اع نہیں ہیں بلکہ
ان کے ما خذ علوم محارف اسلامی ہیں بہت پہلے سے موجود ہیں۔ اقبال کے چیش رو متحکمین کا
یہ دستور تھا کہ وہ نصوص کے ما خذ پر سیر حاصل بحثیں کر کے ان کی تاویل کرتے ہے۔ اقبال

مغربی فلاسفہ کے نظریات کا ذکر کرتے وفت سرسری طور پر احادیث وآیات لکھ جاتے ہیں اور فرض کر لیتے ہیں کہ ان کے ماخذ بہی نصوص ہوں گی۔ چنانچہ جب آنھیں فلاسفہ وصوفیہ اسلام کے اتوال میں کہیں برگساں کے خلیقی زمان کی بحث دکھائی نہ دی تو انھوں نے چندا ہے مقولوں پر حصر کرلیا جن میں 'وفت 'اور'' دہر'' کے الفاظ موجود شخصہ

## حیات بعدممات:

معاداور جزاوس اكے عقيدے كوند ب كاسك بنياد سمجها جاسكا ہے۔ بي تصور قديم زمانوں سے تمام غداہب عالم میں موجود رہا ہے کہ برتض موت کے بعداہے نیک یا بداعمال ک رو سے سنحق جزا ہوگا یا مستوجب سزا قرار دیا جائے گا۔ اس کے بغیر ندہی اخلاقیات کا تصور عی نبیں کیا جا سکتا۔ نہی اخلاقیات میں خروشر کا عقیدہ نہی الہیات کی دوئی سے متفرع ہوا ہے۔ ندہب میں ایک خبر کا نمائندہ ہے جے یہواہ، خدا، اہور امزد، ایشور نیگ کہا جاتا ہاور دوسرا شرکا نمائندہ ہے شیطان البیس ماردین کا نام دیا جاتا ہے۔ جولوگ خیر کے تما تدے کے احکام کی وروی کرتے ہیں وہ مرنے کی بعد جنت، سورگ یا فردوس میں جگہ یا تیں کے اور جواس کے احکام کی ظلاف ورزی کر کے شرکے تما تدے کی چروی کرتے ہیں وہ دوزخ، جہنم یا زک بی بھیج دیے جا کی کے۔قرآن کی سیکروں آیات الی ہیں جن میں موسنین کو جنت کی بشارت دی گئی ہے اور کفار اور سرکشوں کو جہنم واصل کرنے کی وسملی دی گئ ہے۔دونوں صورتوں میں قرآن کی روے ہر متنفس کوم نے کے بعد زعرہ کیا جائے گا اور روح جم كے ساتھ فتانبيں ہوگی ليكن اقبال نے فضع كے تتبع من معاد و بقاء كوشر وط قرار ديا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جن اشخاص کی خودیاں فطری ماحول کے خلاف محکش کرنے اورعز ائم ومقاصد کی تخلیق وجمیل سےمضبوط ہوجا کیں گی وی بقائے دوام اور بعث وحشر کی فق دار ہول گی۔ باقی سبجم ك موت كم ساته فنا موجا كيس كى فرماتے بيل

نے تھیب مارو کٹر دم نے تعیب دام دو

ہے فقط محکوم تو موں کے لئے مرک اید

بانك اسرافل ان كوزنده كرعتى نہيں

رُوح سے تھا زندگی میں بھی تھی جن کا جمد

مرکے بی اُٹھنا نظا آزادمردوں کا ہے کام گرچہ ہرذی زوح کی منزل ہے آغوش لیر

خلیفه عبدالکیم قرماتے ہیں:

"بقائے زوح کی نبعت علامہ اقبال کا خیال تھا کہ یہ بقا غیر مشروط نبیں۔ جسمانی موت کے بعد زوح کا باتی رہنا یا نہ رہنا یا اس کا کسی مخصوص حالت میں رہنا انسان کی خودی پر موقوف ہے۔ اگر کسی مختص نے صحیح علم وعمل سے اپنی خودی کو استوار نبیں کیا تو اس کا امکان ہے کہ وہ فنا ہو جائے اور اگر اچھی زندگی ہے اُس نے اپنی روح کوتوی بنالیا ہے تو وہ باتی رہے گا۔"

اس بجیب وغریب غیراسلامی عقیدے کی توثیق میں اقبال حسب دستورالی قرآنی آیات سے استناد فرماتے ہیں جن کے ظاہری اور حقیقی معنی کو اس مشروط بقاء سے دُور کا تعلق بھی نہیں ہے۔ خطبات میں ارشاد ہوتا ہے:

" متاعی خودی لا متاعی خودی کے سامنے حاضر ہوگی تو صرف ایل انفرايت كوساته لئے كونك يونى ائى آكھوں سے اسے كذشتہ اعمال وافعال وكيكروواس امركا اعدازه كرعتى بكداس كاستغيل كيا موكا و كل انسان الزمنة طائره في عنقه و نخرج له يومن القيامة كتابا يلقه منشوراً ٥ اقرا کتابک کفی بنفسک الیوم علیک حسیبان پرانان کا انجام کھے بھی ہواس کا بیمطلب ہر گزنبیں کہوہ اپنی انفرادیت کھودے گا۔ قرآن جید کے نزدیک انسان کی انتہائی مسرت اور سعادت یہ نبیل کہ اپنی متابیت سے محروم ہوجائے اس کے اجر غیر ممنون کا مطلب ہاس کے ضبط تنس، اس كى يكائى اور بحيثيت ايك خودى اس كى نعاليت كا زياد و يزياد ه شدت اختیار کرتے جاناحی کہ عالمکیر تباہی کا وہ منظر بھی جس سے قیامت کی ابتدا ہوگی۔اس متم کی تربیت یافتہ خودی کے سکون واطمینان پر قطعاً اثر اعداز تَبِينَ بِوكار و نفخ في الصور فصعق من في السموات ومن في الارض الا من شاء الله. ليكن ظاہر بكراس م كا شفاء كا اطلاق اتھیں مخصیتوں پر ہوسکتا ہے جن میں خودی کی شدت انتہا کو پینے محنی ہو .....لبذا

بقائے دوام انسان کا حق نہیں۔ اس کے حصول کا دارومدار ہاری مسلسل جدوجہد پر ہے۔ بالفاظ دیگرہم اس کے امیدوار ہیں۔"

قطع نظراس سے کہ آبات تولہ بالاسے متنائی خودی، لا متنائی خودی اور تربیت یافتہ خودی کے منہوم متبادر نہیں ہوتے۔ ان سطور سے ظاہر ہوتا ہے کہ اقبال کے عقیدے بھی جن لوگوں کی خودیاں ضعیف اور ناتر بیت یافتہ ہوں گی وہ موت کے ساتھ بی کا لعدم ہوجا کیں گے اور ان کا بعث وحشر نہیں ہوگا۔ ایک صاحب نے اقبال سے استفسار کیا تھا کہ جو بچے چھھی اور ان کا بعث وحشر نہیں ہوگا۔ ایک صاحب نے اقبال سے استفسار کیا تھا کہ جو بچے چھھی میں فوت ہوجاتے ہیں اور جنہیں استحکام خودی کا موقع بی نہیں ماتا ان کے مرکز زعرہ ہونے کے بارے بی آب کا کیا خیال ہے۔ اس کے جواب بی اقبال فرماتے ہیں:

"حیات بعد الممات کے متعلق جو کھے میں نے لکھا ہے اس کو دوبارہ غورے يوجے آپ كے سوال كا جواب ال جائے گا۔ يرے زوك حيات بعدالمات انسانی كوشش اورفعل الى يرمخصر ب- بچول كے لئے بعث زياده آسان ہے کیونکہ بعثت کا مغہوم ہے ایک نے (Time System) کے ماتھ (Adjust) کرنے کا۔ بچوں کے لئے بیزیادہ آسان ہے۔ کیونکہ مارا (Time System) ال كي قطرت على يوري طرح دائ تبيل موتا\_ (Ego ) کا نہاے کر اتعلق (Time System) سے ہے۔ مرتے والوں سے اس زعر کی میں اتحاد ممکن ہے بعید ای طرح ہم آپس میں ملتے جلتے ہیں مربداتحاد زیادہ تر کملایا کال انسانوں سے ہوتا ہے کیونکہ Ego کی زعر کی بعد از موت يقنى ہے۔اس كے علاوہ وہ كرشتہ تربات كا اعادہ كر كتے ہيں۔ عوام سے يہ امر محال ہے۔ خواہ وہ بعد از مرگ زعرہ بھی ہوں۔ بعثت ٹانیہ Biological) (Phenomenon ہے۔ اس میں انسانی کوششوں کوبھی ایک مدتک وظل ہے۔ اس کو انسانی (Achievement) بھی کہہ سکتے ہیں۔ ایدی موت اور زعر خاص متم کے اعمال سے متعین ہوتی ہے۔ میرے نزد یک کوئی محض ابدى موت كاخوا بشند ہوتو وہ اسے حاصل كرسكا ہے۔"1

مویا آبال کے خیال میں انسان کی حیات بعد موت کا انصاراس کی اپنی کوشش پر ہے اور کوئی فض بھی اپنی خواہش کے مطابق جسم کی موت کے ساتھ کلیت فنا ہوسکتا ہے۔ قرآن کی رو سے تو کفار اور گناہ گاروں کے اعمال کا گڑا محاسبہ ہوگا اور آنھیں جہنم واصل کیا جائے گا۔ اگروہ عذاب سے نہتے کے لئے ابدی موت کے خواہاں ہوکر اسے حاصل کر سیس کے قو عذاب کے دیا جائے گا۔ اس صورت میں جزاہ و سزا کا تصور بے متی اور بے معرف ہوکر رہ جائے گا۔ اس صورت میں جزاہ و سزا کا تصور بے متی اور بے معرف ہوکر رہ جائے گا۔ آن میں آیا ہے کہ کفار اور مشرکین چلا کی گے کہ کاش ہم مٹی ہوجاتے ۔ لیمن ان کا گار آن میں آیا ہے کہ کفار اور مشرکین چلا کی گئی گئی ہوجائے۔ لیمن ان اعمال کو کے عذاب سے مفری کوئی بھی صورت میکن تبین ہو تھے گی۔ ''النبا'' میں ہے: یوم ینظر کے لئے عذاب سے مفری کوئی بھی صورت میکن تبین ہو تھے گی۔ ''النبا'' میں ہے: یوم ینظر دکھ جو اس کے الم جو اس کے این ہوتا گئی میں میں ہوتا۔ '' الفور کے گا کاش میں میں ہوتا۔ '' الفور کے این ہوتا کی موری گئیوں پر اکتفا نہیں کیا بلکہ صاف الفاظ میں معاد اور بعث بعدالموت سے انکار کر دیا ہے۔ فرماتے ہیں:

"دراسل بعث بعدالموت كوئى خارقى حادثة فيل بيخودى بى كا عدر السل بعث بعدالموت كوئى خارقى حادثة فيل بين لحاظ ب و يكفي الك حياتى على المنظم على المنظم كاسب، ذات كى وه ساعت بين على خودى البين المنظم كارته المنظم المن

منها خلقنكم و فيها نعيدكم و منها نخرجكم تارة اخوى (لله)

"هم نة تم كواى زين سے پيداكيا اوراى بن جم تم كولے جاكيں
عاور پر دوبارہ اى سے تم كونكاليں سے۔"

ثم انكم بعد ذلك لميتون مم انكم يوم القيمة تبعثون. (المؤمنون) "كرتم بعد اس كر ضرور على مرئے والے ہو كرتم قيامت كروز دوبارہ زعرہ كئے جاؤگے۔"

قال من يحى العظام و هي رميم ٥ قل يحييها الذي انشاها

اول مرةد و هو بكل خلق عليم. الذى جعل لكم من الشجر الاخضر نارا فازا انتم منه توقلون اوليس الذى خلق السموت والارض بقدر على ان يخلق مثلهم اللى د وهو الخلق العليم . انما امره اذا اراد شيئاً ان يقول له كن فيكون. فسبخن الذى بيده ملكوت كل شيء و اليه ترجعون (ليس)

"كہتا ہے كہ ہديوں كو جب كدوہ بوسيدہ ہوگئ ہوں كون زعره كرے كا

آپ جواب دے ديجے كدوہ ان كوزعره كرے كا جس نے اذل بار ميں ان كو

پيدا كيا ہے اور وہ سب طرح كا پيدا كرنا جانا ہے۔ وہ ايبا ہے كہ برے

درخت ہے تبارے لئے آگ پيدا كرديتا ہے پھرتم اس ہے آگ سلكا ليح

ہواور جس نے آسان اور زمين پيدا كے ہيں كيا وہ اس پر قادر نہيں كہان جھے

آديوں كو پيدا كردے مرور وہ قادر ہے اور وہ يوا پيدا كرنے والا خوب

جانے والا ہے۔ جب وہ كى چيز كا ارادہ كرتا ہے تو بس اس كامعول تو يہ ہے

کراس چيز كو كہدويتا ہے كہ ہوجا ہى وہ ہوجائى ہے۔ تو اس كى پاك ذات

ہوائے جس كے ہاتھ ميں ہر چيز كا پورا اختيار ہے۔ اور تم سب كواى كے پاس

فمن ثقلت موازینه فا ولیک هم المفلحون ومن خفت موازینه فاولیک اللین خسروا انفسهم فی جهنم خلدون تلفح وجوهم النار وهم فیها گلحون الم تکن ایلی تعلی علیکم فکنتم بها تکذبون قالو ربنا غلبت علینا شقوتنا و کنا قوماً ضالین ربنا اخرجنا منها فان علنا فانا ظلمون قال احسوا فیها ولا تکلمون انه کان فریق من عبادی یقولون ربنا امنا فاغفرلنا و ارحمنا و انت خیر الراحمین فاتخذتموهم سخریا حتی انسوکم ذکری و کنتم منهم تضحکون انی جزیتهم الیوم بما صبروا انهم هم الفائزون قل کم لبشم فی الارض عدد سنین قالوا لبشنا یوماً او بعض یوم فسئل العادین قل ان لبشم الا قلیلا لو

انكم كنتم تعلمون ٥ الححسبتم انما خلقنكم عبثاً و انكم الينا لا ترجعون ١٥ (المؤمنون)

"سوجس كالله بعارى موكاتو الياوك كامياب مول مح اورجس مخض كالله بكا موكا سويدوولوك مول مع جفول نے اپنا نقصان كرليا اورجبتم ميں مید کیلئے رہیں گے۔ان کے چروں کوآ کے جملتی ہوگی اور اس میں ان کے منہ بڑے ہوئے ہوں مے۔ کول کیاتم کومیری آئتیں بڑھ کرسائی نہیں جایا كرتى تحيى اورتم ان كوجيلايا كرتے تنے؟ وہ كبيل كے كدا ، مارے رب ہماری بدیخی نے ہم کو تھیرلیا تھا اور ہم لوگ مراہ تھے۔اے ہمارے رب ہم کو اس سے تکال دیجے پھر آگر ہم دوبارہ کریں تو ہم بے شک تصور وار ہیں۔ ارشادہوگا کہ ای ش را تدے ہوئے ہے رہواور جھے سے بات مت کو۔ ميرے بندوں على ايك كروہ تھا جوعرض كياكرتے سے كداے مارے برور دگارتم ايمان لے آ ي سوجم كو بخش ديكے اور بم پر رحمت فرما يے اور آ ب برح كرنے والوں عيده كردح كرنے والے يى روتم نے ان كاغداق مقرر کیا تھا یہاں تک کدان کے مشغلے نے تم کو ہاری یاد بھی بھلادی اور تم ان ے اس کی کیا کرتے تے عل نے ان کوآج ان کے مبر کا یہ بدلد دیا کہ وی كامياب ہوئے ارشادہوكا كرتم يرسول كے شارے كى قدرز عن يرر ب ے۔وہ جواب دیں کے کہ ایک دن یا ایک دن ہے بھی کم رہے ہوں گے۔ سو سننے والوں سے ہوچھ لیجئے۔ ارشاد موگا کہتم تھوڑی عی مدت رہے، کیا خاب ہوتا کہ تم بھے ہوتے۔ ہاں تو کیا تم نے بدخیال کیا تھا کہ ہم نے تم كويوں عى ممل پيدا كرديا ہے اور بيركم مارے پاس تبيس لائے جاؤ كے۔" و قالو ان هي الا حياتنا اللنيا وما نحن بمبعوثين. ولو تري اذوقفوا على ربهم دقال اليس هذا بالحق طقالو ا بلي و ربنا قال فذوقو العذاب بما كنتم تكفرون قد خسر الذين كذبو ا بلقاء الله حتی اذا جاء تھم الساعة بغتة قالوا ینحسوتنا علیٰ ما فوطنا فیھا و
ھم یحملون اوزارھم علیٰ ظھورھم الاساء ما یزرون (الانعام)

"اورانحوں نے کہا زعرگ اس کے سوا کچونیں ہے کہ یک دنیا کی زعرگ
ہارہیں (مرکر) پھرافستانیں اور (اےانبان) تو تجب کرے اگرافیں
اس حالت میں دیکھے جب پر (قیامت کے دن اپنے پروردگار کے سانے
کھڑے کئے جا کیں گے۔ اس وقت خدا ان سے پویتھے گا (تم مرنے کے
بعد تی اُشے ہو بتلاق کیا
پردتیقت نیس ہے؟ یہ کیل گے ہاں ہمیں اپنے پروردگار کی حاس پر خدا
نرمائے گاتم جو (دنیا میں اس زعرگ ہے) انگار کرتے رہ بوتو اب اس کی
پادائی میں عذاب کا عزہ چکولو۔ گھڑی اچا تک ان پر آ جائے گی (لیخی موت
کی گھڑی) تو اس وقت کیس کے افوس اس پرجو پکھے ہم سے اس بارے می
گھڑی) تو اس وقت کیس کے افوس اس پرجو پکھے ہم سے اس بارے می
گھڑی) تو اس وقت کیس کے افوس اس پرجو پکھے ہم سے اس بارے می
گھڑی) تو اس وقت کیا ہوں کا بوجو پیٹھوں پر اٹھائے ہوں گے۔ سود کھو
گیائی گرا ہوں ہوں۔ جو پر (اپنی پیٹھوں پر) لاوئے ہیں۔ " ل

جنت اور دوزخ کے تصورات حیات بعد ممات کے عقیدے سے وابستہ ہیں۔ اس لئے جن لوگوں نے بعث بعد موت سے اٹکار کیا ہے انھوں نے قیم جنت اور عذاب دوزخ سے بھی اٹکار کیا ہے اور انھیں محض تفسی کیفیات قرار دیا ہے۔ اقبال بھی اخوان السفا اور دوسرے باطعوں کی طرح جنت و دوزخ کوتفسی کیفیات بی سے تعبیر کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں:

"بہشت کا مطلب ہے فتا اور ہلا کت کی تو توں پر غلبے اور کامرانی کی مسرت .....جہنم بھی کوئی ہاویہ بیس جے کسی منتقم خدا نے اس لئے طیار کیا ہے کہ گناہ گار بھیشداس میں گرفتار عذاب رہیں۔وہ در حقیقت تادیب کا ایک عمل ہے تاکہ جو خودی پھر کی طرح سخت ہوگئی ہے وہ پھر رحمت خداو ندی کی تیم جانفزا کا ایر قبول کر سکے۔لہذا جنت میں لطف وعیش یا آرام و تعطل کی کوئی

حالت نبیں۔ زعر کی ایک ہے اور مسلسل اور اس لئے انسان بھی اس ذات لا متاى كى نوبدنو تجليات كے لئے جس كى برلظد ايك ئى شان ب بيشة كے "ーピーノナロッと「ひ

كويا موت كے بعد جس جزاوس اكا ذكر بار بارقر آن بي آيا ہے وہ حض قبض وسط ک تعسی کیفیات ہیں جوانسان کوای دنیا میں در پیش ہوں گی۔ پہلے فر مایا تھا کہ جن لوگوں کی خودی کزور ہوگی وہ موت کے بعد زئدہ تیں ہو عیس کے۔ بعث بعد موت کاعمل خارجی تیں ہوگا بلکہ خودی کے اسے اعری حیاتیاتی عمل کی تھیل ہوگی۔ اب ارشاد ہوتا ہے کہ عذاب دوزخ محض ایک تادیب کاعمل ہے جس سے وہ خودی جو پھر کی طرح سخت ہوگئی ہے پھر ملائم ہو جاتی ہے۔ اس طرح وہ قرآن کے مطالب کو اسے مخصوص نظریہ خودی برو حال لینے کی وحش كرت بن ايك خط عى فرمات بن:

"دوزخ اور جنت بی زعری کے (Phenomena) بی اور ال کے (Character) کی تعین ای مرسطے پر مخصر ہے جوز عرہ شے نے حاصل کیا ہے۔اس زعرہ فے کے لئے دوز خ اور جنت ہے یہاں تک کہ پودوں اور حیوانوں کے لئے بھی۔ مراس دوزخ اور جنت کے (Character) کی تعین (Animal Life) اور (Plant Life) كانتي ير تحصر ب-"1

حیات بعد ممات کی طرح ہوط آ دم کی تاویل بھی نظریہ خودی کے رتک میں کی ہے۔خطبات میں فرماتے ہیں کہ آ دم کا اشارہ کسی فرد کی طرف نہیں اس کی حیثیت تھن ایک تصور کی ہے پھر ارشاد ہوتا ہے:

"قرآن پاک کی اس ردایت میں لفظ جنت کا اشارہ حیات انسانی کے اس ابتدائی دور کی طرف ہے جس میں انسان کا اپنے ماحول سے ابھی عملا کوئی رشتہ قائم جیس ہوا تھا اور جس میں وہ اس تکلیف دہ احساس سے بے جر تھا جو ائی ضروریات میں اٹی مختاجی کود کھتے ہوئے مارے دل میں پیدا ہوتا ہے۔ لكن جوكويا تمهيد ب تهذيب وتدن كى البداقرآن مجيدني معطآ دم ذكركيا

تو یہ بیان کرنے کے لئے جیس کہ کرہ ارض میں انسان کا عمور کس طرح ہوا۔ اس کے پیش نظر حیات انسانی کا وہ ابتدائی دور ہے جب اس پرجبلی خواہشات كا غلبه تقا اورجس سے كزركراس نے رفتہ رفتہ محسوس كيا كدوہ ائى ذات مى آزاد اوراس کے شکر اور نافر مانی دونوں کا اہل ہے۔ مختفر آب کہ ہوط کا اشارہ سمى اخلاقى پستى كى طرف نبيس اس كا اشاره اس تغير كى طرف ب جوشعوركى صاف و ساده حالت شی شعور ذات کی اولین جطک ہے ..... اس کی مہلی نافر مانی وہ پہلا اختیاری عمل تھا جواس نے اسے ارادے اور اپنی مرضی سے کیا اور يمي وجه ب كدارشاوقرآن كم مطابق آدم كايد كناه بخش ويا كيا-"

قرآنی آیات ے حب مثا مطالب کا اتخراج کرنے کے لئے اتبال کے بعد ويكرے كى مفروضات كا سهارا ليتے ہيں۔ يہلے قرمايا كدة دم سے كوئى خاص تنفس مرادنہيں ے۔ پر کہا کہ جنت سے مراوحیات انبانی کا ابتدائی دور ہے جب اس پر جلی خواہشات کا غلبہ تھا اس کے بعد ارشاد ہوا کہ انسان کی نافر مانی اس کا پہلا اختیاری قعل تھا لیکن اس سوال کا كيا جواب موكا كه جب آ دم ايك تتنفس نبيل تفا بلك محض تصورتوع انسان تفاتواس تصور عامر مشى كاظبور كيے موا\_ يمى اشكال ان كے تمام مفروضات كو يےمصرف اور دور ازكار ثابت كرنے كے لئے كافى ہے۔ اى رتك من اقبال فجر ممنوعه كى بھى عجيب وغريب تاويليس كرتے ہیں۔ایک جکہ تکھا ہے کہ شجرة الخلد کے شرمنوعہ کو چکھنا کویا توالدو تناسل سے رجوع لانا تھا تاكدنوع انسان بلاكت سے محفوظ رہے۔ پھر ماوام بلوتسكى كے اس قول سے استناد كرتے ہيں ك شجر راز كى علامت ب جے خفيه علوم كے لئے استعال كيا جاتا تھا اور پھر ايك خط مي فرمايا ہے " فجر ممنوعہ میراخیال ہے کہ تقوف ہی سے مراد الہے۔" ای طرح برزخ کے متعلق فرمایا ہے کہ "برزخ" نام ہے شعور کی اس حالت کا جس میں زمان ومکان کے متعلق خودی کے اعدر مجھ تغیررونما ہوجاتا ہے۔

اقبال اور مونیہ وجودیہ و باطنیہ کی تمثیلی تاویلات میں فرق محض بھی ہے کہ صونیہ اور باطنیہ نے اپنی تاویلات و تمثیلات کی بنیاد بطلیموی بھیت اور نو فلاطونی قلنفے پر رکمی تھی اور اقبال ، فضلے ، برگسال ، الگویڈر وغیرہ کے نظریات کی روشی میں آیات کی تمثیلی تغییریں کرتے ہیں۔ تبجب اس بات پر ہوتا ہے کہ وہ خود تو الفاظ کے ظاہری معنی سے اعراض کر کے ان کے تمثیلی اور باطنی معنی مراد لیلتے ہیں لیکن دومراں کو ایسا کرنے پر سخت سرزنش کرتے ہیں۔ فرماتے ہیں ۔

"اسلمانوں کی بدی بدختی ہے ہے کہ اس ملک ہے وبان کاعلم اٹھ گیا ہے اور قرآن کی تغییر میں محاورہ عرب ہے بالکل کام نہیں لیتے۔ ہی وجہ ہے کہ اس ملک میں قاعت وتو کل کے وہ حتی لئے جاتے ہیں جو عربی زبان میں برگر نہیں ہیں۔ کل میں ایک سوئی مغیر قرآن کی ایک کتاب و کھے رہا تھا۔

میں برگر نہیں ہیں۔ کل میں ایک سوئی مغیر قرآن کی ایک کتاب و کھے رہا تھا۔

کلھتے ہیں کہ "فلق اسموت والارش فی سنة ایام" ہے مراد تنزلات ستہیں۔

م بخت کو یہ معلوم نہیں کہ عربی زبان میں یوم کا یہ منہوم قطعا نہیں اور نہ وسکی ہے کہ تخلیق بالتزلات کا منہوم عی عربوں کے غالق اور قطرت کے مخالف ہے۔ اس طرح ان لوگوں نے نہایت بیدردی سے قرآن وادر اسلام میں بعدی اور یونانی تخییلات وافل کردیتے ہیں۔"

اقبال کہتے ہیں کہ نوظاطونی فلاسفہ اور وجودی صوفیہ نے قرآن اور اسلام میں ہمتدی اور ہونائی تخیلات داخل کر دیے ہیں۔لیکن اس بات کا کیا علاج کہ خودا قبال نے قرآن اور اسلام میں برگسال، فضے ، الکوغر وغیرہ کے سریانی تخیلات داخل کر دیے ہیں جو بنیادی طور پرآ ریائی ہیں اور اسلام ہیں ہے۔اس طور پرآ ریائی ہیں اور اسلام ہیں۔اس کے علاوہ انھوں نے اخوان الصفا باطنیہ اور صوفیہ وجودیہ کے رنگ میں قرآن کی تمثیلی تغیر کرنے کی کوشش کی ہے اور ان کی تاویلات بھی ایک عی وور از کار ہیں جیسی کہ باطنیہ قدیم اور صوفیہ وجودیہ کی کوشش کی ہے اور ان کی آبی تاویلات بھی ایک عی وور از کار ہیں جیسی کہ باطنیہ قدیم اور صوفیہ وجودیہ کی کوشش کی ہے اور ان کی آبی تاویلات بھی ایک عی وور از کار ہیں جیسی کہ باطنیہ قدیم اور صوفیہ وجودیہ کی تھیں۔

## عِلْمِ كلام كے اثرات ونتائج

جدید قلفے اور سائنس کی اشاعت سے اس بات کا امکان پیدا ہوگیا تھا کے سلمانان عالم بھی صدیوں کے عقلی ووجی جود سے تجات یا کر دنیائے علم وعمل میں اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کر لیتے لیکن سیای خلفشار معاشی زیوں حالی اورعلی بے مالیکی کے باحث وہ زمانے ک رفاركا ساته ندوے سے معرك ايك عالم طاحين نے اپنے ہم وطنوں كے متعلق كما ب:1 "ميرااعقاد بكربيات يينى بكراكرعانى تركول فيمسم عقلى حركت كوايك مدت درازتك ندروك ديا موتا تومصرى ذبن بجائ خود جديد دور س الل يورب ك و بنول ك مشابدومناسب بوتا اور تدن كى تمام ترقى من ابنا حصد حاصل كرايتا بكداس كوخود فيش كرتا-"

طاحسین نے مج کہا ہے۔ حالت غلامی میں عقل تحریکیں بار آور تبیس ہو سکتیں۔احیاء العلوم كى صديوں بيس جب الل مغرب علم كلام كے اثرات اور كليسائے روم كى وجتى غلامى سے نجات یا کرآ زادی فکرونظرے روشتاس ہوئے اور اُنھوں نے جدید فلفے اور سائنس کی تاسیس کے ساتھ ایشیاء اور افریقد کی طرف فاتحانہ ترکتاز کا آغاز کیا تو مشرقی ممالک پر دہنی اور فکری

لحاظ سے ازمنہ وسطی کی تاریکیاں محیط ہو چکی تھیں۔صدیوں کی اعرض تھلید نے ان کی جرائت اقدام اورحر يب ككرى صلاعيتيں سلب كرلى تعيى \_اس كے ساتھ مغربى اتوام نے ان كى كردن می غلای کا جوا ڈال دیا۔ آزادی فکرونظر کے تمام امکانات کاستہ باب کر دیا۔ اہل مشرق اس زبوں حالی کے عالم میں تو می فلاح و بہود کے لئے عملی اقدام کرنے سے معذور تھے۔اس لئے احساس كہترى كى تخى سے تجات يائے كے لئے انھوں نے ماضى زريں كے وحدلكوں ميں بناه لينے كى كوشش كى -اين آباد اجداد كے عظيم كارنا عظان يودكا راک الا پ کے۔ جذبہ مفاخرت کی سکین کے لئے سید امیر علی اور میلی تعمانی نے تاریخ کا مهارالیا اورعظمت رفت کی یاد تازه کرے اٹی زبول حالی کا مداوا کرنا جایا۔ اقبال نے جدید قلفے اور سائنس کے افکار بالخصوص برگسال لائڈ مارکن اور الکوغرر کے ارتقائی نظریات اور آئن ائن كے نظريد اضافيت كے ما خذ قرآن اور فقد ماء كى كتابوں ميں تلاش كرنا شروع كيے۔ مندوستان آزاد ہوتا تو جایانیوں کی طرح اہل مندبھی حال کے تقاضوں کو ماضی کی روایات پر قربان نہ کرتے اور نئی قدروں کوشکت ہاتوں سے جانبے کی کوشش نہ کرتے لیکن غلامی کی مات بيلى كالت كى ال لي حالق كى فى ساكرية كرك يزركون كي عيم كارنا ب كتانا الل علم كامحوب مصغله قرار بإيا-نواب عماد المك بلكراى في على كذه ايجيشل كانفرنس ك ايك اجلاس عن صورت حال كى طرف توجد دلات بوع كها:

" الم مسلمانوں میں آج کل ایک نیامرض شائع ہوگیا ہے جس کواسلاف رسی کہتے ہیں .....ان حضرات نے آفت برپا کردی ہے۔ کوئی مسلمانوں کی علمی دولت کوشار کرتا ہے، کوئی تحد فی خیاں گنا ہے، کوئی جارے مداری اور یو نیورسٹیوں کی فہرست تیار کرتا ہے، کوئی جارے یونانی کیالیوں کے ترجوں کا حساب دیتا ہے، کوئی اعلی کی حکومت کا زور دکھا تا ہے کوئی ہارون اور مامون کی شان بیان کرتا ہے۔

اس میں شک نیں کہ اسلاف پرتی بہت عمدہ شیدہ ہے محرای حد تک کہ ہم اپنے بزرگوں کی محنت، ان کی کیک رکی، ان کی تنس کشی کی تعلید کریں اور ان کا سامبر و استقلال، ان کا سا انباک طلب علم میں پیدا کریں۔ نہ ہے کہ مارے بزرگوار جو پچھا ہے وقت میں کر محتے ہے اُن پر غرہ کریں اور مثلِ

زن بیوہ کے ان کے نام پر بیٹے رہیں اور ان کی بزرگی کا تذکرہ دوسروں سے س کر زمانہ حال کی دولتِ علمی کو حقیر سمجھیں اور ان کی دریافت سے اغماض سریں۔''

اسلاف پری کابیم من مسلمانان ہند تک محدود نیس تفااس معالمے میں ہندو اُن سے بھی دوقدم آ کے تھے۔آلڈوس بکسلے نے ہنود کی ماضی پری کا ذکر کرتے ہوئے جذبہ مفاخرت کا نفسیاتی تجزیہ بھی کیا ہے۔وہ لکھتے ہیں:

"ایک قوم کا دوسری قوم پر سیای افتدار اور تقرف قائم کرنے سے جو يُر ب نا ي برآ مر ہوتے ہيں ، ان على سے ايك سے كوكوم قوم اسے ماضى ے مریبنانہ دلچی لیا شروع کر دی ہے۔اس کے افراد ایے شاعدار مامنی ك درختال كارنامول كوشاركت بي اورائيس برحاية حاكر بيش كرت ہیں۔ محض بے جانے کے لئے کدوہ کی پہلو سے بھی اپنے حکام سے کہتر نہیں ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہان کے پاس سوائے ماضی کے اور یکے نیس ہوتا۔ تاریخ کے منتشر حائق کی مدد سے خیالی عالم بسائے جاعتے ہیں۔اس لے تھوم قوموں کے افراد این حال کی زبوں حالی سے گزیز کر کے اور اپنے تحیل کو موے کارلا کر زومانی واقعات کی طرف رجوع کرتے ہیں ..... گزشتہ تیں عالیس مرسوں میں تاریخ تما اوبیات کے وفتر کے وفتر لکھے گئے ہیں جوایک علام قوم كاحماس كبترى كى حرتاك كليقات بي كى تفتى اور وبين لوكوں نے یہ ثابت کرنے کے لئے اپنے وقت اور قابلیت کوضائع کیا ہے کہ قدیم ہندو زندگی کے تمام شعبوں میں اقوام عالم پر فوقیت اور برتری رکھتے تھے۔ جب مجمعی مغرب میں سائنس کا کوئی اعشاف ہوا ہے ان برخود غلط علماء نے سنسكرت كے ادبيات كا كوشہ كوشہ تجعان مادا ہے۔ كسى ايسے لفظ كى جنتي ميں جس کی بیرجمانی کی جاسے کہ ہندؤوں نے صدیوں پہلے اس اعشاف کی بیں قیای کی تھی۔ چند الفاظ کا ایک منترجس کے معانی سنکرت کے قابل ترین علاء بھی حتی طور پر بیان نہیں کر کے شان فتح مندی سے پیش کیا جاتا ہے کہ دیکھوقد يم مندو ياني كے كيمياوى اجزاء سے بخولي واقف تھے۔كوئى كبتا

ہے کہ لوئی پاستر سے بہت پہلے ہندوؤں نے یہ اعشاف کیا تھا کہ بھن ياريان جرافيم سے پيدا ہوتی بيں۔مہا بعارت كى منمياتی نقم كے كمى شعر سے استناد کیا جاتا ہے کہ ہندووں نے ہوائی جہاز ایجاد کیا تھا۔ بیقدیم ہندو کیے متازمقام کے مالک تھے۔ جوا یجادات واعشافات ہم لوگوں نے سے ہیں یا جنیں ہارے کرنے کا امکان ہے۔ کم از کم ہندوستان کے آزاد ہونے تک سب انھیں معلوم تھے۔ برحمتی سے ان لوگوں نے اختصار بے جا سے کام لیا اور حقائق كوبدتفرع بيان نبيس كيا۔ وہ اس ايجاز وتجاب سے كام ند ليت تو آج ہندوائے مغربی حریفوں سے صدیاں آ مے ہوتے لیکن وہ ممل کر بات نہ كريائے۔اب جبكه مغرب نے علمی اعشافات كے بي جديد دور كے معدو اس قابل ہو گئے ہیں کہ منتروں کی نے سرے سے ترجمانی کریں اور قدماء کی بیش قیاسیوں کے جوت ہم پہنیا کیں۔اس نوع کی بیش قیاسیاں کرنا معاصر ہندوفضلاء کامحبوب مشغلہ ہے۔ بدہیں وہ بےمصرف مشاغل ان ذہین لوگوں كے جو بدستى سے ايك غلام قوم كے افراد ہيں۔ آزاد لوگ ايے بود كامول يروقت اور دماغ شائع كرنے كاتفور بحى نيس كر كے -"1

ان اقتباسات کے بعد مندرجہ ذیل سطور طاحظہ ہوں جن میں عبدالجید سالک نے اقبال کی اس نوع کی کوششوں کا ذکر کیا ہے:

"اس زمانے میں اُٹھوں نے مولانا سیدسلیمان عدوی اور دوسرے دوستوں کو جو خطوط تھے ہیں ان سب میں زمان ومکان کے متعلق کتابوں کا سراغ نگانے کی استدعا کی ہے۔ قلال فلال امام نے زمان پر کیا تھا ہے۔ امام رازی کی مباحث مشرقیہ کہاں لیے گی۔افقان فی ماہنیۃ الزمان تسویلات دکھیے چکا ہوں۔ تورالاسلام کا عربی رسالہ بابت مکان رام پورے کتب فانے میں لی جائے گا۔ ملامحت اللہ بہاری کی جو ہر فردا گرآ ہ کے پاس ہوتو عاربتا میں وجیح دیجے رغوش ملک بحری زمان ومکان کے مسائل کے متعلق اکا براسلام کی کتابوں کا تجس جاری تھا اور مقصود ہے تابت کرنا تھا کدان مسائل کے متعلق اکا براسلام کی کتابوں کا تجس جاری تھا اور مقصود ہے تابت کرنا تھا کدان مسائل کے متعلق

یورپ کے بڑے بڑے فضلاء جس نتیج پر پہنچ ہیں، وہ مسلمان اکابرعلم کو صدیوں پہلے معلوم تھے۔ غرض علامہ کا مقصد بھی تھا کہ ہر شعبہ علم میں مسلمانوں کی برتری کا سکہ جمایا جائے۔"1

جب یہ سکہ نہ جمایا جا سکا کہ سائٹس کی دنیا میں سکہ جمانے کے لئے محض
تاویلات اور فخروا و او عاکام نہیں دیتے بلکہ عملی طور پر اکتشاف و ایجاد کرنا ضروری سمجھا جاتا
ہو، اقبال نے بیہ کہنا شروع کیا کہ سائٹس جس پر اہل مغرب فخر کر رہے ہیں، دراصل
مسلمانوں سے بی ماخوذ ہے۔ اس کا دانہ ہم نے یویا تفافصل فرجی کاٹ رہے ہیں۔ یہ گوہر
ہارے ہاتھ ہے کر پڑا تھا فرجیوں کے ہاتھ لگ گیا۔ یہ پری ہم نے شخصے میں اتاری تھی
فرجی اے گاڑے:۔

کلت اثباء فرکلی زاد نیست اسمل او برلذت ایجاد نیست ایک اگر بنی سلمان زاده است این مجر از دست ماافآده است چون عرب اعدر اردپا پرمحفاد علم و کلت رابتا دیگر نهاد داند آن صحوا نحینان کا شعد حاصلش افرنگیان برداشتند این بری از شیشه اسلاف ماست باز صیدش کن که او از قاف ماست

اس میں گلے بیس کے مسلمانوں نے اپنے دور حروج میں سائنس کی نمایاں خدمات انجام دی تھیں انھوں نے علم الکیمیا الجروالقابلہ اور علم الناظر میں قابل قدر اکشافات و جریات کے اور منائل کے مخلف شعبوں میں بڑے بڑے جسین اور نادر نمونے تخلیق کے لیکن یادر ہے کہ خود عربوں نے ہونا نیوں، ایرانیوں، ہندووں، چینیوں اور شامیوں کے علوم ومعارف یادر شینی کی تھی۔ دنیا کے علم وفن میں آ عاز تھرن تل ہے چراخ ہون آیا ہے اور نوع انسان کی تہذیوں اور شامیوں کے علم مون میں آ عاز تھرن تل ہے جراخ سے چراخ جا آ آیا ہے اور نوع انسان کی تہذیوں اور تھنی میراث کی تھیر میں ہرقوم نے بھر رہمت و تو نیق حصد لیا ہے۔ مائنس فرکی زاد نہیں ہے لیکن اے عربی زاد بھی نہیں کہا جا سکا۔ مسلمانوں کی علمی خدمات کے مائنس فرکی زاد نہیں ہے تھا کہ جس طرح ہمارے بردرگوں نے معاصر اتوام ہے کب فیض کیا تھا، ہم بھی معاصر ین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نشس کو فیض کیا تھا، ہم بھی معاصر ین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نشس کو فیض کیا تھا، ہم بھی معاصرین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نشس کی فیل کے اس فیل کے اس خور کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نشس کو فیل کیا تھا، ہم بھی معاصرین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نشس کو فیل کیا تھا، ہم بھی معاصرین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نشس کو کھیل کے کھی خور کی کو ایوں کیا تھا، ہم بھی معاصرین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نش کی کھیا تھا، ہم بھی معاصرین سے استفادہ کریں اور اس تجس، اکسار، انہاک اور ایار نسبور

موے کارلاکیں جو ہارے بردگول کی متازخصوصیت تھی۔ محض اسلاف کے کارنا ہے گنانے سے ہاری فعنیلت بحال نہیں ہو سکتی۔

بِجِدِ لا بِجْدِ كُلَّ مَجْدِ وما جَلَا مَجْدِ بجَدِ "بريزرگى ائى عى كوشش سے حاصل ہوتى ہے كرندآ بادا اجدادكا نام لينے سے اور آباد اجداد بھى نام لينے كے قابل جمى ہوتے ہيں كران عى شرافت ہو۔"

ال فرب جااوراد مائے ناروا کا ایک پہلویہ ہے کہ مارے علاء نے تاریخی واقعات کے موڑ توڑ ہے ہی گریز نہیں کیا۔ شخ محد اکرام فرماتے ہیں:

سیدسلیمان عدی کا قسور تھن ہی ہے کہ انھوں نے وہ بات علانے کہدی جوشلی تعمانی کی تمام تالیفات کا معنجا و مقعود تھی۔ جس طرح علم کلام نے دنیائے اسلام عی قلیفے کا خاتمہ کردیا تھا۔ اس طرح شیلی تعمانی کی مقعدی تاریخ تولی نے تاریخ کواسے مقام سے کرا

دیا۔ کسی قوم کے تاریخی طالات کو بے کم وکاست اس کے افراد کے سامنے چیش کیا جائے تو ایک طرف وہ اینے آباد اجداد کے کارناموں سے تسکین قلب باتے ہیں تو دوسری طرف ان کی لتوشوں سے متنبہ ہوکر اُن سے بینے کی کوشش بھی کرتے ہیں۔ای بنا پرجرس مفکر ہر اورنے کہا ہے کہ" تاریخ نام ہے توع انسانی کی تربیت کا۔" مطاعد تاریخ سے وسعت قلب اور کشادگی الربيدا موتى بــاى لئے بعض قلاسفه نے تاريخ اور قليفے كومتراوف خيال كيا بــاطالوى فلفى كروسية كا قول ہے كـ" تاريخ نكارى صرف فلاسفة كوكرنى جا ہے اور قليفے يرصرف مورضين كوى قلم افانا جا ہے۔" ليكن تاريخ من قلف كا رنك أى وقت بيدا بوسكا ب جب تمام حقائق وواردات كوبلارة وبدل بيش كرديا جائة تاكة قارى كوان كي تمام يبلووس يرغوروخض كرتے كا موقع فل سكے۔ قدما تاريخ كے اس اصول سے واقف تھے۔ طبرى، انن الاخير، مسعودی، بلاؤری، این خلدون وغیره اکارمورجین اسلام نے تمام واقعات پوست کنده بیان كروية بي- ان على ايے واقعات بحى بين جن عملانوں كى ساى بعيرت، بيدار مغری اور اولوالعزی کا جوت کی ہوا می اور وہ واقعات بھی درج ہیں جن ےمعلوم ہوتا ہے کہ سلمان یمی دوسری اقوام کی طرح افزشوں اور کوتابیوں سے محفوظ ندرہ سے اور نیتجا اتھی کی طرح تنول كا فكار مو محة مجلى نعمانى اور أن ك تلاقده في اسلاف كى غلطيول اور فروكز اشتوں پر بردہ ڈالنے کی ہرمکن کوشش کی ہاور صرف ان واقعات کو اُجاکر کیا ہے جن سے يقول سيرسليمان عدوى حريفان اسلام كوفكست وى جاسكتى ہے۔ شيل نعمانى كوبعى اس بات كا احال تارفرات ين:

"قول عام كى بنا پر جھ كو يدخيال بواكرة م مى تاريخ كا سيح قرال بيدا بوكيا ہے جو قوم كى على ترقى كى جان ہے ليكن واقعات سے ثابت بواكد يہ محض دموكا تھا۔ مقبوليت كى وجه مرف يدخى كرة م مى عمواً استخوان فروشى اور اسلاف برى كى خاصيت موجود ہے اس لئے بزرگوں كى عظمت كى نسبت بنو كيم محج وغلالكم ديا جا تا ہے خوا و تو اواس كو تيول بوجا تا ہے۔"

اس انتخوان فروش اور اسلاف پرسی کی ذہے داری بدرجہ اوٹی خود شیلی تعمانی اور ان کے تلاغہ پر عائد ہوتی ہے جنھوں نے تاریخی واقعات میں حسب منشا تفرف کیا ہے اور جو مورخ کا فرض اداکرنے سے قامر رہے ہیں۔

مقعدی تاریخ تولی کا ایک اور دلیب میلویسی سے۔ ہارے مورفین تاریخ تدن ر مل افعاتے ہیں تو اس کا آغاز صدراسلام سے کرتے ہیں اور مائل اسلام کے سارے زمانے كودور جابيت سے تعير كرتے ہيں۔اس كا آغازسيدامير على كى تاريخ اسلام سے ہوا تھا اور يہ سلسلة ج تك جارى ب-اس مي فك تبيل كرظهور اسلام كے وقت اكثر متدن اقوام تنول كا وكار مو چى تعيى \_ چىنى اورساتوي (ق،م) صديال اس بمد كيرزوال كى آئينددار بي ليكن ولادت جناب سے سے موجیش جار ہزار برس قبل سے الے کرتیسری صدی بعداز سے تک اور مصر، بایل، اشوریا، قلیقید، کرنطیس، بونان، روم، چین اور بندیش مخلف تدن این این بهار د کما ع يتعاوران اتوام ك على وقتى كارنامول في نوع انسان كى تدنى ميراث كو مالا مال كرديا تھا۔ میریوں نے سب سے پہلے دن رات کو چوہیں کھنٹوں میں تقیم کیا۔ ہفتے کے سات دن اور مہینے کے تمی ون قرار دیئے۔ تری کافن ایجاد کیا۔ بائل اور اشور یا می علم بید کی بنیاد رکھی منى معريوں نے رياضى، بعد، جرفيل، موسيقى، تغير اور محمد راشى كے علوم وفنون كور تى وى فليقيول في حروف ابجد كوترتيب و يدكرونيائ علم عن انتلاب بريا كيانيز جهازراني اور مین الاقوای تجارت کوفروغ ویا۔ بونانیوں نے کا کات کے مظاہر میں محققانہ خور کلر کا آعاز کیا۔ تظرى سأئنس اور فلنفى تاسيس كى اور درامداور مجسرتراشى كى سحيل كى-روميون اورايرانيون نے ملک داری اور جہانبانی کے اصول وضع کے اور مختلف اقوام پر حکومت کر کے ان میں لچک اوروسعت پیدا کی۔ چینیوں نے کاغذ، بارود، چھاپہ خانداور قطب نماک ایجادات چی کیں۔ مقابلے کے احتمان شروع کئے، کاغذ کا سکہ چلایا اور رہم بنانے کافن سکھایا۔ ہند ہوں نے کسر اعثاريداور بعدول عريول كوروشاس كرايا القصيميريول سے الرظهور اسلام تك كم و بیش یا ع برار برس مک بی مخلف تدن فروغ یاتے رہے اور مث مث کر امرے رہے۔ جب عربوں نے ایران، شام ،معر، شالی افریقد اور بسیانیہ کے ملک فتے سے تو ان قدیم تونوں کی علی ، فتی متعتی ، سیاس اور اقتصادی روایات ان کوور فی بیس - ان تدنوں کوانسان کے زمانہ جا لمیت سے تعبیر کرنا اس بات پر ولالت کرنا ہے کہ ہمارے مورفین تاریخ تمان سے نا آشا بي يا شايد أحيى اس بات كا اعريشه به كدان تدنى روايات كاذكر كياحيا توسلمانون كے كارنامے ماعرية جاكيں مے۔ بياعريشر بے بنياد ب-مسلمانوں نے ازمندوسطى عى جب كداكثر اقوام تنزل كا شكار مويكي تعين نوع انساني كى تدنى روايات كى ندمرف ياسباني كى بكسه

اس میں قابل قدراضائے بھی کئے۔اس تاریخی حقیقت کومنوائے کے لئے دوسری اقوام کے تھرنی کارناموں کو گھٹا کر چیش کرنا یا ان سے قطع نظر کرنا ضروری نہیں ہے۔ بیداستخوان فروشی تاریخ تک بی محدود نہیں ہے۔

ہارے علاء کی عادت ہوگئ ہے کہ جس موضوع برقلم اُٹھاتے ہیں اس کا آغاز دوسری اتوام کی تنقیص و تذکیل سے کرتے ہیں۔مثل آج کل ارباب اصلاح بیاجات کرنے ك قريس بين كدتمام قديم اقوام في عورت كوذات اوريستى ير كري مي وعلل ديا تعا-ملمانوں نے اُے اس گڑھے سے تکال کرعزت وتو قیر کے مقام پر فائز کیا۔ حقیقت بہے اگرچہ بے صدی اور تا کوار ہے کہ جہال کہیں جاری حکویش قائم ہوئیں ای ملک میں بروہ فروشی کا کاروبار چک اُنھا۔ بغداد، سامرا، دشتق و طلب، قاہرہ، قرطبہ جہال علوم وفتون اور تہذیب تدن کے مرکز تے وہاں بردہ قروقی کے لئے بھی رسوائے زمانہ تھے۔ان کے بازاروں می کنیزیں بھیر بریوں کی طرح بی تھیں۔ گا بک اٹھیں ٹؤل ٹول کرخریدتے بھے تعاب بھیروں کو خربیتا ہے۔ خلفا اور سلاطین کے محلات میں سینکروں کئیریں موجود میں جوامراف وجوانب کے ملوں سے درآ مر کی جاتی تھیں۔ بیکنیزیں اینے آ قاؤل کی ہواؤ ہوس کی سکین بھی کرتی تھیں اور بھالس ناؤ توش میں ساتی کری اور ارباب نظاط کے قرائض بھی اوا کرتی محیں۔ بوامیے عبد میں کم، مینداور طائف میں موسیقی اور راص کے عیمنے کے لئے بدی يدى درسكايل قائم موسي جهال يرده فروش كنيرول كوسيم ولاكركرال قيتول يرفرو خت كرية تے۔ ترکتان کے منوحہ علاقوں سے ہرسال بزاروں حسین اور تو خزائر کیاں بطور خراج بخداد جیجی جاتی تھیں۔ الحراش آج بھی والان برموجود ہے جس میں عیمائی سلاطین کی طرف ے خراج میں بیجی ہوئی ایک سو کنواری الوکیاں ہرسال رکھی جاتی تھیں۔ان حالات کے پیش تظرب معلوم كركے چندال جرت جيس ہوتی كہ 37 خلفائے عباس مس صرف دوظيفه ايے تھے جو كنيرول كيمن سي يس يق يعن سفاح اوراهن الرشيد- باقى سب كنير زادے تھے۔ عرب مدد وفروش بربراور مبش کے علاقوں پر صلے کر کے برسال براروں مورش جرآ اُٹھا لاتے تھے اور المي مختلف شهرول من ييج تے۔ 19 وي صدى تك تمام اسلاى ممالك من بيسلسله جاری تھا تا آ کلہ اہل مغرب نے بردہ فروش کوخلاف قانون قرار دے کراس کا خاتمہ کیا۔اب دنیا بجر کے ممالک میں بردہ قریقی کو جرم سمجھا جاتا ہے لیکن نجدی مملکت میں آج مجی لمریب

ے نام پر کنیروں کی خرید و قروخت جاری ہے۔ان حقائق کی موجودگی بی بدووی کیے کیا جا
سکتا ہے کہ سلمانوں نے عورت سے بہتر سلوک کیا ہے۔عورت کے خلاف اس تعصب دیرینہ
کی حدید ہے کہ سرسید احمد خال اور اقبال جیسے زعمائے ملت نے بھی عورت کی اعلی تعلیم کی
خالفت کی ہے اور پردے کے حق میں ولائل دیئے ہیں۔ آج کل ہمارے بعض ارباب اصلاح
عورت کی آزادی سے خاکف ہورہے ہیں اور کہتے ہیں کہ عورت کی بیآزادی معاشرے کی
جائی کا موجب ہوگی۔

ظاہراً بے حضرات خس و خاشاک سے ایک سل بے بناہ کورو کنے کی کوششیں کررہے ہیں۔ عورت زرع تدن ومعاشرے میں ہر کہیں بجور ومقبور تلی کیونکہ مرداہے بھی گائے تل کی طرح این ذاتی مکیت مجمتا تفا اور ان علی جیسا سلوک بھی روا رکھتا تھا۔ کزشتہ دو صدیوں میں منعتی انتلاب کے دور رس اثرات نے زرعی معاشرے کے نظام کو درہم برہم کر کے رکھ دیا ہے۔ زرعی معاشرے علی کشاورزی کا کام مردول سے مخصوص تھا کیونکہ اس کے لئے توت جسانی کی ضرورت می ۔اس لئے مورت کو ٹاتوی حیثیت دی تی۔اب کلوں کے رواج سے عورتیں کا رخانوں اور دفتروں میں مردوں کے دوش بدوش کام کرسکتی ہیں۔ گزشتہ دو تھیم جگوں میں جب جوان مردوں کی اکثریت کاذ جگ پرالزری می وفتروں ، بسپتالوں اور مدرسوں کے فرائض ورتوں نے نہایت خوش اسلولی سے انجام دیے۔ منعتی معاشرے میں عورتی ای روزی خود کماعتی ہیں، اس کئے وہ مردوں کی مختاج نہیں رہیں اور روز بروز اپنی مساویا نہ حیثیت منواری ہیں۔ چنانچہ جس ملک میں بھی منعتی انتظاب بریا ہوا ہے وہاں عورت کو پہتائی ہوئی زنجری تو ث او ش کر کریدی ہیں۔ ہارے ارباب اصلاح مورت کو پس پرده رکھنا جاہتے ہیں تو آھیں اسلامی مما لک علی صفحتی انتلاب کورو کئے کی کوشش کرنی جاہے مگر افسوس کہ بدیات مجمی ان کے بس کی تبیں ہے۔

اسلاف پرئی کا ایک منتجہ جو ہمارے خیال میں سب سے زیادہ اندیشہ ناک ہے، خوداطمینانی اور زعم بے جاکی صورت میں رونما ہوا ہے۔ ہرفض اپنی عظمت رفتہ کے تصور میں گئن ہے۔ اُسے اس بات کا یقین ولایا گیا ہے کہ الل مغرب فلنفہ و سائنس کی ونیا میں لاکھ انکشافات و اجتہادات کرتے رہیں ان کے تمام کارنا ہے بہرصورت ہماری عی کتابوں سے ماخوذ ہیں اور ان کی حکمت و دائش ہماری عی متاع مم کشتہ ہے جوسوء اتفاق سے ان کے ہاتھ

لك كئ ب- الل مغرب جب كوئى ايجادكري كي بم جبث اس كا كمون الى كمايول على لكا لیں سے۔ہمیں تحقیق و کاوش کی ضرورت عی کیا ہے۔ سائنس کے کمی عقدے پر برسول محنت شاقه برداشت كرناهل عبث ہے۔ جبرہم لفت كى كتاب سائے دكھ كركمى ندكى لفظ كاكوئى ند كوكى معنى مفردرايا باليس كے جوسائنس كے تازه ترين اعشاف كا ماخذ ثابت موكا-اس طرت علم کلام نے مدیوں سے ماری ویتی کیل الگاری اور تن آسانی کی پرورش کی ہے۔ دور بو عباس میں بطلیوی ہیست کارواج ہوا تو قرآن کی ایس تغیریں تکسی مکئیں جن میں آیات کی تاویل کر کے اس نظام ویت کا اثبات کیا گیا تھا۔ نو ظاطونی افکار کی اشاعت ہوگی تو بعض آیات کی تاویل کر کے وحدت وجود اور تصل وجذب کے نظریات کو ٹابت کیا حمیا۔ کو پرلیکس ، مطیلے اور کیلر کی تحقیقات نے بطیموی جیت کا ابطال کیا توجدید ہیت کے حق میں تاویل آیات كى كى ـ دُارون ك نظرية ارتفاء كا يرجا مون لكا تو قرآن كى ارتفالى تغير لكين كا آغاز موكيا-آئن سٹائن کے نظریہ اضافیت اور ہائزن برگ اور شرود عمرے نظرید مقادیر عضری نے مادے اور قوت کے متیادل ہونے کا رازمعلوم کیا تو سے سرے سے اس بات کی جنو ہوئی کدكون ى كتاب كون ع فقرے سے ال نظريات كا اسخراج كياجائے۔ اس طرح ہم في مديوں ے تحقیق وجس کے کفن کام کودومری اقوام کے لئے چھوڑ دیا ہے اور تاویل وتوجیہ کا آسان راستہ خود اختیار کردکھا ہے۔ مغربی سائنس دان برسوں کی مسلسل کاوش کے بعد کوئی ایجاد کرتے ہیں یا کوئی اہم اعشاف کرتے ہیں تو ہم نہایت سکون اور اطمینان سے کوئی قدیم کتاب کھولتے یں اور اس کے کی فقرے یا لفظ کے معنی مینے تان کر اس اعشاف پرمنطبق کردیتے ہیں۔ تاویل آرائی کی اس عادت نے سلمانوں کی علی محقیق کو نا قابل ملافی نفسان کھیایا ہے۔ اقبال آئن سٹائن کے نظریات کے اسلامی ماخذ علاش کرتے ہوئے قرماتے ہیں:

"رویت باری تعالی کے متعلق جواستضار میں نے آپ سے کیا تھا اس کا مقعود فلسفیانہ تحقیقات نہ تھی۔ خیال برتھا کہ شاید اس بحث سے کوئی بات ایک فکل آئے جس سے آئن سٹائن کے نظریہ نور پر پچھروفنی پڑے۔ اس خیال کو این رشد کے ایک رسالے سے تقویت ہوئی جس میں اس نے ایوالعالی کے دسالے سے تقویت ہوئی جس میں اس نے ایوالعالی کے دسالے سے ایک فقرہ اقتباس کیا ہے۔ ایوالعالی کا خیال آئن سے بہت ملا جل ہے۔ ا

قدیم متکلمین کا مقعد بھی معاصر علی نظریات اور غدیب کے درمیان مطابقت پیدا کرنا تھا لیکن وہ بہر حال عشل وخرد پر کال اعتبادر کھتے تھے۔ اخوان السفا اور پوعلی بینا سے لے کرائن باجداور ائن رشد تک سب عشل کولئس ناطقہ کا نام دیتے ہیں اس کی جمیل وورزش کو انسانی زعرگی کا سب سے اعلی مقصد بھتے ہیں اور اسے حق وصدافت کا معیار قرار دیتے ہیں۔ انسانی زعرگی کا سب سے اعلی مقصد بھتے ہیں اور اسے حق وصدافت کا معیار قرار دیتے ہیں۔ جدید دور کے متکلمین ہیں بھی سرسیدا تھے سیدا بیر علی اور نیس صدتی وغیرہ عشل وخرد کی اہمیت کے اتال ہیں۔ جدید دور کے متکلمین ہی جی سرسیدا تھے سیدا ہیر علی اور انسانی وغیرہ عشل کردوشنی کا آغاز اقبال سے ہوتا ہے۔ اقبال نے صوفیہ وجود بداور برگساں کے تنبع ہیں عشل کی خالفت شروع کی جس سے ان کی سائنس، فلنف، تہذیب جدید اور موجودہ قطیم و قدریس کی خالفت بھروع کی جس سے ان کی سائنس، فلنف، تہذیب جدید اور موجودہ قطیم و قدریس کی خالفت بھی متفرع ہوئی ہے۔

اقبال نے جابجا مخلف پیرایوں ہیں اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ سلمانوں کوجدید فلنے اور نظری سائنس کی تخصیل نہیں کرنی جا ہیں۔ ایک خط ہی فرماتے ہیں: "دسلمانوں کو موجودہ حالات میں فلنے اور لٹریچر کی چنداں ضرورت

نيس-"

مویا کوئی قوم قلنے اور ادبیات کی تخصیل کے بغیر بھی اقوام عالم میں کوئی مقام پیدا کرسکتی ہے۔ایک اور مجدار شاد ہوتا ہے:

"اسرونوی (بیت) کا مطالعہ انسان کو پست ہمت کردیتا ہے۔ یس بیشہ نوجوانوں کواس سے منع کرتا ہوں۔"1

قلنے اور سائنس کی خالفت کی وجہ بظاہر کی ہے کہ ان کی بنیاد بھس و تفکک یا ظن و تخیین پر ہے۔ اور اقبال کے خیال جی بہ چیزیں خودی کو کز در کرتی بیں اور جوش مل اور یعین کام کے ضعف کا با حث ہوتی ہے۔

حیات جادواں اعد یقین است رہ تخین وظن میری بیری است از قبل میری بیری است است از قبال سائنس کی ایجادات ہے بھی بیزار ہیں چنانچہ جاوید نامے بیں جو مثالی معاشرہ چین کیا ہے اس کی سب ہے بوی خصوصیت بھی ہے کہ اس میں دیو مشین نہیں ہے۔ نی معاشرہ چین کیا ہے۔ ان کی سب سے بوی خصوصیت بھی ہے کہ اس میں دیو مشین نہیں ہے۔ نی زمانہ مسلمانوں کو اس بات کی تلقین کرنا کہ وہ قلنے اور سائنس کے مطالعے سے اجتناب کریں

اور جذبہ فلک وتجس کی ج کن کردیں، صدورجہ اعریشہ ناک ہے۔ فلک اور تجس کے بغیرعلمی ححتین کے کام کو جاری رکھنا ناممکن ہے۔ میرولی الدین اس کی اہمیت پر بحث کرتے ہوئے

"موجوده فكر وتفلسف مين فنك ضرور بايا جاتا بي ليكن بير جميل لورى وے كربستر يرسلاليس رہا ہے .... يراؤنك كبتا ہے كه " فلك كى على قدر كرتا مول حیوانات میں سے میں بایا جاتا ان کی محدود مٹی میں اس شعاع مستو کی عاما كيال كيال \_ يرفر رسل الى د بالى كن آ زادى بحث فك كا وكركرا عجد ادعایت کی ہمت پست کرتا اور ہمیں راوعل میں جری بناتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ " قلفدان لوگوں کی معتقر انداد عائیت کو دور کرتا ہے جو آزادی بخش فلک کے وازے میں قدم زن ہوتے ہیں۔ یہ مانوس اشیاء کوغیر مانوسیت کے جاہے عل بین کرے مارے احماس تیرکو بعد زعرہ رکھتا ہے۔ان جری رووں کو ان يزولوں ے كى تمروى نيس موعق جوعش اس خيال سے كہ چونك قلسقياندسوالات كاجواب تبيل دے سكت للنداان كواشمايا عى شرجائے اور ندان ك حل كرنے كى كوشش كى جائے۔ قليفى كى داہ ميں طالب علم كوشك بلك وحشت ضرور ہوتی ہے۔ بیروح انسان کا عظیم الثان کارنامہے۔" 1

اقبال سائنس كے اس لئے بھی خالف ہيں كداس كى بھن ايجادات بلاكت اور

جاعى كاياعث بحى يولى ين \_\_

حکے کو عقدہ اشیاء کشاد باتو غیر از فکر چکیزی عداد این رُشد کا قول ہے کندونیا میں کوئی چیز فی تفسد یری جیس وہ مارے مرے استعال سے مُری ہوجاتی ہے۔قصور سائنس کانبیں ہے۔اُن ساست دانوں کا ہے جواس کی ایجادات كو يا يز مقاصد ك حسول كے لئے استعال كرتے بيں اور جن كے جذبات تصرف و تخلب نے اُن کے عمل وشعور کو ماؤف کر دیا ہے۔ اگر آج اُن قابو چی ملوکیت پندول اور مقدر آ زماؤں کے جذبات سلب ونہب پرعمل ودائش کی گردنت محکم ہوجائے تو سائنس کی برکات ے کر ہ ارض کور فک فردوس بتایا جا سکتا ہے۔ علاوہ ازیں یہ کہنا کر سائنس نے جمیں سوائے فکر چینے بڑی کی کہنے ہیں ہے۔ سائنس کی ایجادات نے بنی نوع انسان کو صدیوں کے اوہام وخرافات سے نجات دلا کر اُن کے اعتاد نفس کو بحال کیا ہے۔ فکر ونظر کو وسعت بخش ہے۔ فقدرت کی بے بتاہ تو توں کی تنجیر کے قابل بتایا ہے۔ انسانی برداری کے تضور کی علی تربیانی برداری کے تضور کی علی تربیانی کے مواقع بم پہنچائے ہیں۔

ا قبال کی طرح ہمارے زمانے کے بعض دوسرے اصحاب بھی جدید قلیفے اور نظری سائنس کی مخصیل کواہم نہیں بچھتے ہے اسد واکس لکھتے ہیں:

"اس بات كے بار بار دہرانے كى ضرورت ہے كدمسلمان مغرب سے مرف ايك بى چيز مغيد مطلب مجد كراخذ كر كے بيں \_ يعنی تجر في اور كائيكى سائنس\_"

きをしてりなりとか:

"جدید فلفے کو اخذ کرنے کی اتنی ضرورت نیس جتنی جدید سائنس اور منعت وحرفت کی۔"

اگر ہمیں مغرب سے صرف تحقیقی سائنس اخذ کرنے کی ضرورت ہے تو اس کا مطلب بہوا کہ ہمیں ہیشہ ہیشہ کے لئے مغرب کی تحقیقی غلامی تول کرنا پڑے گی کوئلہ جب تلک ہم فطری سائنس کی تحصیل نہیں کریں گے ہم تحقیق ہیں بطور خود کوئی ایجاد نہیں کر تک ہے ۔ اور اگر ہم جدید قلنے کی تحصیل نہیں کریں گے تو وہ وسعت نظر، وہ اجتہاد آفر، وہ ذوق تجس کہاں سے آئے گا جو سائنس کے فروغ کا باعث ہوا کرتا ہے۔ بنوعہاں کے دور حکومت ہیں ہی ہارے سائنسانوں نے فتہا ہے فوف سے نظری سائنس کو فروغ دینے سے گریز کیا تھا اور ان کی تمام سائنسی سرگرمیاں کیمیا واور علم المناظر کے تجربات تک محدود ہوکر رہ گئی تھیں۔ نظری سائنس کو تجرباتی سائنس سے جدا کرنے کا یہ نتیجہ ہوا کہ عرب سائنس وان، ہنرور اور کاریگر بن کردہ گئے ۔ وہ دفت نظراور جودت فکر رکھتے تھے لیان ڈرتے تھے کہ اگر سائنس کا کوئی نظریہ چیش کیا تو کفر و زعرف کے فتو ٹی سے محفوظ ٹیمیں رہ سیس گے۔ اس طرح اشاعرہ اور حتابلہ کے دبئی احساب نے سائنس کی تحقیقات کوئے صدمہ پہنچایا۔ ڈاکٹر سخاؤ نے بچکی کہا ہے کہ اگر سلمانوں جس اشعری اور غزالی نہ ہوتے تو آئے تک ان جس سیستکڑوں گھیلیو اور نے وثن پیدا ہو مطمانوں جی اور فی اور غزالی نہ ہوتے تو آئے تک ان جس سیستکڑوں گھیلیو اور نے وثن پیدا ہو

پے ہوتے۔ ان وجوہ کی بنا پر مسلمانوں کا فلند بھی علم کلام کا غلام بن کررہ گیا۔ آج جو حضرات نظری سائنس اور جدید فلنے کی تخالفت کررہے ہیں وہ گھڑی کی سوئی کوایک ہزار بری بیجے کی جائب موڑ و بنا چاہتے ہیں اور بہ پیند نہیں کرتے کہ مسلمان کا ریگری اور تقلید کی صود سے باہر نکل کر بذات خود سائنس اور فلنے کی دنیا ہیں اجتہاد وا کھشاف کریں اور اقوام عالم ہیں اپنا کھویا ہوا مقام حاصل کر سکیں۔ چند کلوں کی سافت کو بچھ لینے اور انھیں چلانے کا فن سکیے لینے سے ہم ترقی کی راہ پر گامز ایس ہو سکتے۔ زمانے کا قتا شاہیہ ہو کا حرار باب وطن کے طرز کلا و تقار ہیں تبدیلی پیدا کی جائے اور ان کی علی تجسس اور شخیش کی صلاحیتوں کو اُجاگر کیا جائے۔ لیکن اقبال اور ان کے تبدیلی علی تقریب کی تخالفت کر رہے ہیں۔ وہ مسلمان جائے۔ لیکن اقبال اور ان کے تبدیلی علی علوم کی قرریس کی مخالفت کر رہے ہیں۔ وہ مسلمان طلبہ کے ''دل' کی تربیت کرنا چاہتے ہیں لیکن دماغ کی چلا کونا پند کرتے ہیں۔ وہ مسلمان حد و تاب کہ باشد جادوانہ سمتی زعری را تازیانہ سرز عمال یا موز ایں تب و تاب کہ باشد جادوانہ سمتی زعری را تازیانہ بہ فرزعاں بیاموز ایں تب و تاب کی جا کونا پند کرتے ہیں۔ افسون و فسانہ بہ فرزعاں بیاموز ایں تب و تاب کتاب و کتب افسون و فسانہ بہ فرزعاں بیاموز ایں تب و تاب کتاب و کتب افسون و فسانہ بہ فرزعاں بیاموز ایں تب و تاب کتاب و کتب افسون و فسانہ بہ فرزعاں بیاموز ایں تب و تاب کتاب و کتب افسون و فسانہ بہ فرزعاں بیاموز ایں تب و تاب

را ترمیدی از طفلاں روا نیست چہ پرواگر دماغ شاں رسا نیست می ایک اے شخ کتب کر بدائی کہ دل در سیندشاں ہست یا نیست مارے شخ کتب کر بدائی کہ دل در سیندشاں ہست یا نیست مارے لئے بیات تا قابل قیم ہے کہ کی طالب علم کے دل یا جذبات واحماسات کی تربیت اس کے دماغ یا عشل وشھور کی تربیت کے بغیر بھی ممکن ہو سکتی ہے اور وہ عقلی علوم سے محروم رہ کر اپنی شخصیت کی شخیل کر سکتا ہے یا دماغی صلاحیتوں کو بروے کار لائے بغیر زعری کی اعلیٰ مسراتوں سے اسکنار ہو سکتا ہے۔ جارج برنارڈ شائے کہا ہے:

"بيكمنا كدائيك الل يقين اليك مقلك سے زيادہ يُرمرت زعك كزار سكتا ہے ايمان ہے يہے بيكمنا كدائيك فض جوشراب كے نشے من دُهت موء اليك ذى موش آدى سے بہتر موتا ہے۔ بيشعورى كى مسرت خطرناك اور عاميان موتى ہے۔"

گزشتدابواب کی تفریحات سے متدرجہ ذیل متائج برآ مدہوئے ہیں: ۔ 1- علم بکلام نے مسلمانوں کو صدیوں سے ماضی کے ساتھ وابسند و یا بستہ کر رکھا ہے۔ سلمان اہلِ قرونظری نگاہیں حال اور ستنقبل کے تقاضوں کا سامنا کرنے کی بجائے
مائنی بعید کے دھندلکوں میں کھوکر روحی ہیں تنبجاً وہ '' کیے اجھے دن تھے' کہ مقائلہ قکری
میں جتلا ہو گئے ہیں اور ہروقت قرون رفتہ کے تصور میں گمن رہتے ہیں۔ اس طرح پوری قوم پر
وین فرار کی کیفیت مستولی ہو چکی ہے۔ ہماری حالت اس مخض جیسی ہے جوقدم آگے بوحا رہا
ہولیکن چیجے و کیمنا ہوا جا رہا ہو۔ تنجہ ظاہر ہے وہ زود یا بدر کسی گڑھے میں کر جائے گا۔

2- تاویل آرائی کی عادت نے ہمارے تحقیق توئی کوسلب کرلیا ہے اور ہمارے اجتہاد تکر کو سلب کرلیا ہے اور ہمارے اجتہاد تکر کو ماؤف کر دیا ہے۔ ہمارے ہاں بقول کونت "مردے زعموں پر حکومت کر رہے ہیں۔" عالب نے آئین اکبری تقریظ میں اے" ثمر دو پردری" کانام دیا تھا۔

پیش ایں آئیں کہ دارد روزگار کشتہ آئین دگر تقویم پار چوں چیں گئے کم بیند کے خوشہ زاں فرمن چرا چید کے مردہ پُدوردن مبارک کارئیست خود بگوکال نیز بر گفتار عیست

اورا قبال ہیں کراسلاف پری اور تھلید کو طب کے منبط واستحکام کا باحث بھے ہیں۔ معمل کردد چو تقویم حیات طبت از تھلید می کیرد ثبات راہ آبارد کہ ایں جعیت است معن تھلید منبط طبت است

بقول ک بان ملت اسلامیدی تاریخ یس ده وفت آ حمیا ہے کدا کروه زیاده عرصے تک کیری دی قتیری رہی تھے کہ اگروه زیاده عرصے تک کیری نقیرین رہی تو پھر مطلق ترتی نہیں کر سے گی۔

3 علم كلام في مختيل على كوسخت معدمه پہنچايا ہے۔ ہم مستقل على انكشاف وا يجاد كا كام كرنے كى بجائے دوسروں كے كيے ہوئے انكشافات كى مطابقت اپنے موروثى حقا كد كے ساتھ كرنے پراكتفا كردہے ہيں۔ جس كا نتجہ بهل انگارى كى صورت بيس زونما ہوا ہے۔

4 علم كلام في فخر ب جا ك جذب كوتفويت دى ب اور يمين دور جديد كعراني ، تدنی اور علی تفاضوں کی طرف سے عاقل کر دیا ہے۔ نیجتا ہم سائندان اور محقق کے اس اكسار، اس بحس، اس تحير سے محروم ہو مكتے ہيں جس كے بغير محقيق كا كام سرانجام تبيل ديا جا سكا\_ نوش تو اين آب كوايك بيرتصور كرتاب جوساحل يركرب يدي محوهمول اورسيبول سے تھیل رہا ہوں جبکہ اس کے سامنے علم کا بحر ناپیدا کنار تفاقیس مارر ہا ہواور ہم اپنی علمی بے ما لیکی کے باوجود اینے آپ کو ہمہ دان اور عمل کل بچھتے ہیں اور ہم اپنی علی بے مالیکی کے باوجودائية آب كو بمدوان اورعقل كل يحقة بين اوراس زعم باطل بين جلا بين كدمائنس كى ساری ایجادات اور اعشافات کے راز مارے آباؤ اجداد کی کتابوں سے سرقہ کے گئے ہیں۔ 5. قوم ولمت كواجمًا كى خود فري على جلا ركعے كے لئے ہمارے مورفين نے قليفے ك طرح تاريخ كوبحى اسة مقام ساكراديا ب- چنانجديدا صحاب نهايت تن دى سودتام واقعات مذف كرنے يا توڑنے موڑنے كى قريش يى جن كے ذكر سے لوكوں كے جذبہ فخرو مابات كوصدمه ويني كا الديشه واوراس كوشش كوتاري كتفيل جديدكا نام ديا جارا ب-حالاتكد ضرورت اس بات كي محى كرتاريخ اسلام يرتفقيدى وتحقيق فكالحالى جاتى اوران تمام عوال و مور ات كا تجريدكيا جاتا جو لمت اسلاميدك زوال كا باعث موت بي اوراس ك تاج س عبرت حاصل کی جاتی۔ ہارے موزعین دوسری اقوام کے تنزل کی وجوہ کاؤکر بردی تنصیل سے كرتے بي اور يونيل مجھے كه ملت اسلاميكى تاريخى عمل سے محفوظ نيس روسكى -ان لوكوں نے تاری تکاری کو بھی علم کلام کی کنیز بنادیا ہے۔

6۔ جدیدظم کلام کا سب سے زیادہ اعدیشہ تاک ربھان اس کی خرد سمنی کو سجھا جا سکتا
ہے۔ ہمارے مختلم فلنے اور سائنس سے خانف ہیں اور ان کی تدریس کو ضرر رسال ہجھتے ہیں۔
اس کی ذے داری ہوی حد تک اقبال پر عاکد ہوتی ہے۔ اقبال بالطبع شاعر ہے اور اس ہی خلک نہیں کہ بہت ہوے شاعر ہے۔ ان کی زومانیت اور داخلیت شاعری تک محدود رہتی تو وہ اردو شاعری کے دامن کو اور زیادہ لا زوال شاہکاروں سے مالا مال کر سکتے ہے لیکن ان کی طبعی رومانیت مختلماندا فکار ونظریات ہیں خطل ہوگئے۔ کویا اُنھوں نے فلنے کو شاعری کی بنیادوں پر مرتب کرنا چاہا اور شوس حقائق و وقائع کی ترجمانی زومانی نقط نظر سے کرنے کی کوشش کی۔ ظاہر ہے کہ قلنے ہیں موضوعیت کی بجائے معروضیت بکار آ مد ہوتی ہے اور جذبات کی بجائے مشکل

وخرد بروے کارآتی ہے۔ اقبال عقل وخرد کو وجدان حال کر کے دائے بیل حزائم بیجھتے تھے۔
اس لئے اس کی تخالفت کرنے گئے۔ ہم جذبہ و وجدان کی اہمیت سے واقف ہیں۔ فنون لطیفہ
اور ادبیات بی انھیں آئی اہمیت حاصل ہے جننی کہ عقل و فکر کو سائنس اور قلفے بیں۔ ہمارا
متصداس حقیقت کی طرف توجہ دلانا ہے کہ محاشرہ انسانی کے عمرانی اور اقتصادی عقدوں کوطل
کرنے اور سائنس اور قلفے کے مسائل کی تقریح کرنے کیلئے جذبہ و وجدان سے کام نہیں لیا جا
سکا۔ بیزاویہ فکاہ صوفی اور فن کارکا ہے سائنس دان اور قلفی کانہیں ہے۔

7- اقبال کی وفات کے بعد علم کلام کا آیک اور تجیب و فریب رتبان صورت پذیرہوا
ہے۔ اقبال نے فرال کی طرح مرقبہ علم اور ذاتی عقا کہ کے درمیان مفاہت کی کوشش کی تھی۔
ان کے عقیدت مند اقبال کے افکار و آراء کو حتی اور تعلق مجھ کران کی روثی میں جدید سیاسی ، عمرانی
اور اقتصادی رتبانات کی تر بھانی کررہ بیں۔ اُن کے خیال میں اقبال نے برمسئے پر جو پکھ کہ
دیا ہے وہ حرف آخر کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس لئے اقبال کے آراء پر نقد لکھتا یا تحقیق کے کام کو
افر ادکویس دیکھا جاتا نظریات کو جانچا جاتا ہو اور وی بھود کا کرشہ ہے۔ و نیائے تحقیق میں
افر ادکویس دیکھا جاتا نظریات کو جانچا جاتا ہے۔ ارسطونے اسپین استاد اقلاطون سے افتال ف
کرتے ہوئے کہا تھا " مجھے اسٹاد کا ادب لمح ظے ہے لین اس سے زیادہ میں صدافت کا پاس
د کا ظرروار کھتا ہوں۔ "جتاب علی میں ابل طالب کا ارشاد ہے:

"حق وصدافت كولوكول سے مت پہالو۔ پہلے صدافت كالتين كرلوال

کے بعد جمعیں ازخود معلوم ہوجائے گا کہ صادق وراست بازکون ہے۔''

8۔ ملم کلام نے مسلمانوں کے قوائے مل کو مشخمال کر دیا ہے۔ اس کے روائ وقبول کے باعث پڑھے کیے مسلمانوں میں عام طور سے بیر خیال ٹائٹے ہوگیا ہے کہ اسلام کی بہترین خدمت انجام دینے کا واحد طریقہ بی ہے کہ جدید علمی تظریات کے ماخذ قدماء کی کرابوں میں حالی کئے جا نیں۔ چنا نچے ہمارے ہاں ارباب علم کی وجئی صلاحیتیں اس می بے حاصل کی غذر ہوری ہیں۔ جب عملی جدوجہد کا ذکر آتا ہے تو یہ حضرات اس فرض کو آئے والے مردان مومن کے میرد کر کے خود سیک دوش ہوجاتے ہیں۔

علم كلام ك ان سلى اثرات سے نجات بائے كے لئے ضرورى ہے كداسلاى ممالك يس طوم جديده كى وسيع بيائے پر قدريس واشاحت كى جائے۔مسلمان بحى جا بانوں ك

طرح جوآج سے ایک صدی پہلے دنیا کی سب سے بہماعدہ اقوام علی شار ہوتے تھے سائنس كے مختلف شعبوں ميں اعشاف وا يجاد كر يكتے ہيں اور الل مغرب كو عملى طور براس بات كا جوت وے سکتے ہیں کرسائنس ان کا اجارہ نبیں ہے۔ آیا دُ اجداد کے کارناموں پر فخر کرنا اورخود ہاتھ یاوں وڑ کر بیشر بنا غلاموں کا شیوہ ہے آزاد مردوں کا شیوہ تیں ہے ..... اگر آزادی کے حسول کے بعد بھی ہم محض کھو کھلے نعرے لگاتے رہیں سے اور بلند با تک دعووں میں مگن رہیں کے تو بیاس بات کا جوت ہوگا کہ جسمانی لحاظ سے تو ہم آ زاد ہو بھے ہیں لیکن ماری و ہنیت ابھی تک غلامانہ ہے۔ آزادی کا احساس انسان کو تحقیق و دریافت کے ولو لے سے سرشار کرویتا ہاوروہ خاموشی اور سکون سے مسلسل محنت کر کے اٹی توم کوسر بلند کرنے کا خواہاں ہوتا ہے۔ جو شیانعرے کی قوم کے برانی دوری میں مدوگار ثابت ہو سکتے ہیں آزادی کے حسول کے بعد جب معاشرے كا تعير توكا وقت آتا عاب تو ال كى افاديت بحى حتم بوجاتى باوراس بات كى ضرورت پيش آتى ہے كدتوم كے الى دائش عمرانى اور اقتصادى مسائل پر شندے ول سے خور فركري اور با قاعده منصوبه بندى كرك اسين منصوبول كي يحيل كے لئے ان تھك جدوجهد كو بروع كارلا يس حقيقت يندى كا تفاضا يكى باوريادرب كرحيقت يندان نقط نظر عمل وخرد کے دائن میں برورش بایا کرتا ہے جمیں بخو بی علم ہے کہ علم کلام کے تصرف و تسلط كوڑنا آسان كام بيس ب-اس كاثرات كرشت ايك بزاريس مسلانول ك دين و ملب پر چیموعری بن کر ہے ہوئے ہیں۔اس چیموعری کوان کے ذبن و دماغ سے دور کرنے ان عل ان عل اور مولی جننی کد کوشت کوناخن سے جدا کرنے میں ہوتی ہے۔ بیکام تھن ضرور ہے جین اے نامکن بیں سجما جا سکا۔ جب اہل ہورپ ایک بزار برس تک علم کلام کے تقرف میں روکراحیاءالطوم ے مکتارہو سکتے ہیں تو دنیائے اسلام بھی محقیق علوم کی تحصیل کے ساتھ تیاجنم لے علی ہے۔ تھلید بے جا اور ماضی پرسی کے باحث بے شک ہم زمانے کی رفار کا ساتھ جیں وے سے کے لین ایک لحاظ سے یہ بہماعر کی بھی ہارے لئے مفید ٹابت ہو عتی ہے۔ آج جبكه مغربي ممالك احياء العلوم ، اصلاح نديب ،خرد افروزى اور منعتى انقلاب سے كزر كر ملوكيت كے تنزل پذير دور من داخل ہو يكے بيں ، اسلامي مما لك اصلاح واحياء كے دور سے لكل كرخرد افروزی کا دائن تھام کے بیں اور اس عمل میں وہ اہل مغرب کی کوتا ہیوں اور فروگز اشتوں سے عبرت عاصل كريحة بي -

جیسا کر شدااواب می ذکر آپکا ہے گزشد دو صدایاں میں جدید علوم کی اشاعت کے ساتھ اسلامی ممالک میں اصلاح نہ جب کی تحریکیں بر پاہو کی جن کے باغوں نے جبود کے وہن وقلب میں بیجان پیدا کیا اور صدایوں کے قری جود وقطل کے طلعم کے ٹوشے کے امکانات پیدا ہو گئے کین ست کلین کی دو گئی اور کی اور کی آل اور کی کی بعود وقطل کے طلعم کے ٹوشے کے نہ سکا۔ ان حضرات نے زمانے کا ساتھ وید کی بجائے جبود کو گزشتہ عظمت وسطوت کے نہ سکا۔ ان حضرات نے زمانے کا ساتھ وید کی بجائے جبود کو گزشتہ عظمت وسطوت کے توقی افسانے ساسا کردوبارہ خواب غفلت میں شلا دیا۔ بہر حال مشرق ممالک میں سائنس کی تروی اور بار دوبارہ خواب غفلت میں شلا دیا۔ بہر حال مشرق ممالک میں سائنس کی تروی اور باہے۔ اب ساتھ ساتھ اللہ مشرق میں زعر کی کا ایک جا واولہ متوجہ نہ ہوتا ۔ یوں بھی یورپ کے ساتھ ساتھ اللہ مشرق میں زعر کی کا ایک جا واولہ پیدا ہو گیا ہوار ہو یہ کے ایک جو اس مالک دیار ہو کہ کی کا ایک جو اس مالک دیار کی طرح تحر مرکز کانے والے کہ بیدا ہو گیا جا رہا در اے کی طرح بر جیں۔ ان حالات میں نظری و تجر کی سائنس اور جدید قلنے کی علی توالی کے ساتھ اللہ میں دو قرض ادائیس کر کئیں گی جو تاری اور زمانے کی طرف سے ان حالا کیا جا رہا ہے۔

## Jurat e-Tehqia

# ونیائے اسلام میں خردافروزی کے ضرورت

ابتدائي دوريس قدرة مسلمانول بس أخى علوم كوفروغ بواجن كالحلق يراه راست غرب سے تھا۔ چنانچے تابین کی توجہ تمام تر علوم منقولہ کی طرف رہی جواحادیث اسراور فقہ کے احکام وسائل پرمشمتل تھی۔مؤطا امام مالک اور سیرت این اسحاق ای توح کی کوششیں يں۔احاديث كا ذخره اكثر ويشتر حافظ كى مدد سے سيد بدسيد خطل موتا رہاحتى كدمحدثين نے الحص جوامع کی صورت على مرتب كيا۔ چنانچاس دور على تقل وحفظ روايات عى كوعلم كا

بوامیے کے دور حومت میں ان کے درباری طاءمرجیہ نے جرکی تلقین کی اور سلاطين وقت كظم وستم كى عذرخواى كرتے ہوئے كها كدخدانے خودالميں تاج وتخت ديا ہے اس لئے ان کی مخالفت کرنا کویا مشیت الجی کے خلاف آواز افغانا ہے اور بیر کناہ ہے۔اس پر قدریے نے احتیاج کیا اور کہا کہ ظالم اور سفاک حکام خدا کی طرف سے مامور فیس و سکتے۔ المحس بجرواكراه تخنت وتاج سے محروم كرنا انسان كا اختيارى هل ہے ادر امر بالمعروف ہے۔ مرجیداور قدرید کے مباحثوں کا ایک بتیجہ بیہ ہوا کہ الل علم کی قکرو تدیر کی صلاحین بیدار ہوگئیں اور وہ مسائل کی تخطیل وقوجید ہیں عقلی استدلال کو ہروئے کارلانے کے دمحد ثین ان رجحانات کو انجی نگاہ سے بیس و کیمنے تھے۔ ان کا خیال تھا کہ خرجی مقائد ہیں عقلی استدلال سے کام لینا ناروا ہے۔ اس گروہ کی نمائندگی کرتے ہوئے امام ما لک بین انس فرماتے ہیں: 1

الكلام في اللين اكراه و لا يزال اهل بلدنا يكر هو نه و ينهون منه نحو الكلام في راى جهم و القلر و ما اشيه ذالك وما احب الكلام الافي ما تحته عمل و اما الكلام في دين الله و في الله عز و جل فالسكوت احب الى لاتي رايت اهل بلدنا ينهون عن الكلام في الدين الاني ما تحته عمل.

"مل عقائد مل التكورة بندكرة بول اور بيشه مارے شير كے علاء الى كو تابندكرتے رہے إلى اوراس بوركة رہے إلى مثل جم كى رائے اور قدر مل التكور الله مل بحث ومباحث ان امور مل تابندكرة بول جن كے اور قدر مل التكور تا ہوں جن كے تحت كوئى عمل نہ ہو ۔ ليكن و في عقائد اور خود ضداكى ذات مل سكوت مير بن نور يك بنديده ہے كوئك بم نے اپنے شمر كے علاء كو ديكھا ہے كر عقائد من مسكوت مير التي بنديده ہے كوئك بم نے اپنے شمر كے علاء كو ديكھا ہے كر عقائد من مسكور التي النامور كے جن كاعمل سے تعلق ہو۔"

عد ثین کے قری احتساب کے باد جود عقلی علوم کی اشا حت کوروکا نہ جا سکا۔ بنوا میہ کو حسکری مہمات اور سیاسیات کے علاوہ کمی چیز سے دلچیں نہ تھی۔ اس لئے علوم ولنون کی پرورش ایرانی موالیوں کے ہاتھوں ہوئی۔ رفتہ رفتہ بیرحالت ہوگئی کہ نقلی علوم کی اجارہ داری بھی موالیوں کو حاصل ہوگئی۔ چنا نچہ حدیث، اساء الرجال، فقد، لغت، سیروسوائح صرف ونو کے مشاہیرائر بھی ایرانی نثرادی دکھائی وسیتے ہیں۔ این خلدون کہتا ہے: ج

من الغريب الواقع ان جملة العلم في الملة الاسلامية اكثرهم العجم ولا من العلوم الشريعة و لا من العلوم العقلية الا في القليل الناور وان كان منهم العربي في نسبة فهو عجمي في لغة و مر با ه مشيخة مع ان الملة عربية و صاحب شريعتها عربي.

"به بجیب واقعہ ہے کہ لمت اسلامی میں اکثر حالمان علم خواہ علوم شرعیہ مول خوا وعلوم عقلید، بجر چندمستشیات کے عجمی میں۔ اگر بعض نبست کے لحاظ ے عربی میں تو بھی زبان اورنشوونما اور تربیت کے لحاظ سے مجمی ہیں۔ حالانک قد بسعر بي إدر صاحب شريعت عربي ين-"

بوعباس كى حكومت كے ساتھ ايراني برسرا فتذارة مكے اوران كى سريرى اورعلم دوى نے علوم وفنون کی ترتی اور اشاعت کے دروازے بھی کھول دیے۔ مامون الرشید نے جوآل يرا كمركا تربيت يافت تقا بغدادي بيت الحكست قائم كياجوايك اكادى كتب خان اور رصد كاه ير مضمّل تغاراس مين ايك عيسائي عالم حين ابن الحق ك محراني مين مسترت، يوناني، سرياني اور پہلوی زبانوں سے سینکاوں کتابیں ترجمہ کی سیس علوم وفنون کی اس ترقی اور معتزلہ کی علمی مركر ميون كا ذكر بم ايك سابق باب "علم كلام كا آغاز وارتفاءً" بي بالنفيل كر يك بي-موضوع بحث کی رعایت سے یہاں اتنا لکھ دینا کافی ہوگا کدان مترجمین کی کوششوں سے ملمان عقلى اور تحقیق علوم ،منطق ، البهات ، الجروالقابله علم الحل ، بيت ، اقليدى ، تيمشرى اور طب سے آشا ہوئے اور اس کے ساتھ علم کے تصور میں ندصرف وسعت پیدا ہوئی بلک تھر وقد يركوا برنے كم مواقع بحى ال محد يفتى علوم كا يخصيل كے لئے تحف حافظ كى ضرورت تحى۔ جو من جتنی روایات حفظ کر لیتا اتناعی برا عالم سمجها جاتا تھا۔عقلی علوم کی اشاعت کے بعد ملمان كائات كامظامر عى آزادان فور قركرنے كے ديائے اسلام كى بد متى سے يركريك زیادہ عرصے تک نہ پانپ سکی۔اشعری اور عنبلی فقہا کے اکسانے پر بغداد میں متوکل اوراس کے جاتشینوں اور ہسائیہ میں ابوعامر نے اسے کیل کررکھ دیا۔ قلاسفہ اورمعتزلہ پرستم توڑے سے اوران کی گراں مایہ تصانیف کوچن چن کرنذرہ تش کردیا حمیا علی احتساب کی بدواستان کسی صورت بن کلیسائے روم کے زہمی اختساب سے کم المناک تیں ہے۔ رینان لکستا ہے:1 "1150ء میں ظیند استحد کے عم سے ایک قاضی کے کتب خانے میں جس قدر فلنفه کی کتابیں تھیں خاص کر ابن مینا اور اخوان السفا کی تصنیفات سب بغداد میں نذرا تش کی جاتی ہیں۔ 1192ء میں طبیب عبدالسلام پر كفر والحادكا الزام لكايا حميا اوراس كاكتب خانه نذرة تش كرديا حميا-رني يبوداجو

میون کا شاکرد تھا اس مظر کا مینی شاہد ہے۔ اس نے کہا کہ میں نے مولوی کے ہاتھ میں این ہائم کی ایک دیئت کی کتاب دیکھی۔ان وائروں کو دکھا کر جن سے این ہائم نے افلاک کے گروں کو تمایاں کیا تھا۔ مولوی نے کہا یہ دیکھوس قدرر الح کی بات ہے س قدر آفت ہے۔ کتی بوی معیبت ہاور کتاب کو بھاڈ کر آ گ جس مچینک دیا۔۔۔۔۔فخرالدین ابن الخطیب رازی پر بغداد می مصائب ٹوٹ یڑے۔ وہ محققانہ قلنے کا پیرو تھا اس نے ارسطو اور این بینا پرشرص لکسی تھیں۔اس کے انقال کے بعدلوگوں نے اس کے مکان میں ایے اشعار یائے جن می قدم عالم اور صدوث زوح انسانی کے مضامین ورج تقے عوام الناس كومعلوم مواتو قبر كھودكراس كى خاك اڑا دى مقرى كہتا ہے کہ ابن حبیب اهبیلوی کو اس لئے سزائے موت دی گئی کہ وہ قلفہ بردھا كتا تقار حاجب المنعور نے جو عم كے بينے بشام كے زمانے ملى يرم اقتدار آیا۔ عم کے کتب فانے ہے وہ تمام کتب چھانٹ کر غزر آئٹ کردیں جن كالتعلق علوم وفتون اور قلقه على المتعور كرزمات كي بعد عاوائ اس کے کہ تھوڑی تھوڑی محت کے لئے وہ بھی بحض بحض اوقات قلمة كو آزادی نعیب ہوئی ہیشہ علائیاس کی مخالفت ہوتی ری ۔ جولوگ اس طرف رجوع ہوتے تے ان کی تبت مفتیان غرب بے دی کے فتے ے لگایا کرتے تے اور جولوگ عکمت و فلفہ سے بہرہ وانی رکھتے تے وہ اپنے علوم کو اپنے قری دوستوں سے پوشدہ رکھے تھے کہ وہ کافر اور مرتد مشہور نہ کردیے

جب قلند کے جرم کی پاداش میں این رشد پر بے دین کا الزام لگا کر اسے جلا وطن کر دیا گیا تو ایوائس این جیر نے اس کی جو میں کھا:

نغد القضاء باخذ كل مموه متفلسف فى دينه متذنديق بالمنطق اشتغلو افقل حقيقة ان البلا موكل بالمنطق "تقرير نان كمزين تربب كوجوقلف كو تربب سے طاتے رہے ہيں اور الحادك تعليم ديے ہيں نيچ كرا ديا۔ و منطق عن مشخول ہوئے اور بہات یج ہوگئ کہ منطق ہی تمام معیبتوں کی جڑ ہے۔'' فیلی نعمانی فرماتے ہیں 1:

"فزال نے ذہب اشعری کی تائید ولفرت میں بہت کی کائیل تکھیں اور معززلہ کی تحقیروت میں بہت کی کائیل تکھیں اور معززلہ کی تحقیروت میں کی چوکھاس وقت عباسیوں کی سلطنت ہوائے تام رہ کی آور می وجہ سے ذہبی آزادی بالکل باتی شدی تھی۔اشعری نہیب کے روائ کے ساتھ اعزال کے جرامانے کی کوشش کی کی۔معزلیوں پر بڑا تھا کہ کیا جاتا تھا اور ان کو اپنے خیالات کے اظہار کی جرات جیس ہو سکتی تھی۔ جھرین احمد جو بہت بڑے معزلی عالم گزرے ہیں اور 478 ہ میں انتقال کیا، بچاس برس تک گھر سے باہر نیس نکل سے علام زخشری جن کی تغییر کشاف کھر کھر پیلیل ہوئی ہے، چونک معزل ہے، اپنے مک میں جس

علامه مقرى في الطيب على لكية إلى:

"جب بركها جاتا تفاكر فلال مخض فلف يرد هتا بي وعوام ال كوز عريق كن كلت تع ادر أكر ال ني كسى شبه على الخرش كما فى توقيل ال ك بادشاه كو الل كن فريني الل كويتر مارت تع يا آك على جلادية تعد"

قلاسقداسلام بالخسوص ائن دشد کی تصانف کونظر اعداد کردیے سے دنیا کے اسلام کو تا قابل تلافی نقصان پہنچا اوراس کے نظریات نے جو فکری ہیجان پیدا کیا تفاوہ مشرق کی بجائے مغربی مما لک بیل نقطل ہو گیا۔ مغرب بیل احیاء العلوم کی جو تحرکی ہے جو میں اور چودہویں صدی بی جو تحرکی اور چودہویں مدی بی بیا ہوئی اُس کے حرکات بیل این دشد کے افکار کو خاصی اجیت دی جاتی ہے۔ جیری اور پیڈوا کی دائش گا ہوں نے این دشدیوں کے نظریا سے کی اشاحت بیل یو جو کر حصدایا۔ پیڈوا میں ابالو این دشدیت کا سب سے بوائر جمان تھا۔ اس کے ساتھ ایک اور ممتاز "این رشدی" کر دوری دیتا رہا۔ این دشدیوں کے خلاف بین مشدی "کریمونی چالیس بری تک وہاں" این دشد" پر دوری دیتا رہا۔ این دشدیوں کے خلاف جن مذہبی چیواؤں نے صف آ دائی کی ان میں البرث اعظم اورولی طامس اکوئش تے جو کلیسائے دوم کے ستون سمجھے جاتے ہیں۔ ریماع لق بھی ان کا ہم نوا تھا۔ ولی طامس اکوئش

نے این رشد کے خلاف این سیناہے استدلال کیا ہے۔ 13 ویں صدی سے لے کر 17 ویں صدعیسویی تک فریقین میں رة وقدح كا بازار كرم ر بارمشہورا طالوى ادیب پٹراركا ابن رشد كا سركرم مخالف تخارا يك وفعه پٹراركائے ايك ابن رشدى كے سامنے ولى بال كاايك متوله پيش كيارال من في في تفرت عدا فا كركبا: 1

"اس حم کے عالموں کا ذکر بس اینے تک رہنے ویجئے۔ میرا استاد تو دوسرا ہے۔ اچھا ہے تم برحوب رہو۔ جھے ان کتابوں می سے کسی ایک برجی ایمان جیس - تمهارایال اور تمهارا آ گٹائن بالکل کی اور بکوای تھے۔ کاش تم این رشد کو پڑھتے تو معلوم ہوتا کہان بدمعاش لفتکوں سے وہ کسی قدراعلیٰ اور الطل تعا ..... ایک دفعه این رشد یول نے بحث ومناظرہ سے پٹرار کا کواینا ہم خیال بنانا جایا لیکن وہ اسنے عقائد پر ڈٹا رہا۔ آخر ان میں سے ایک نے کہا "تم المتع آدى موين جالل مو"

عرس کے این رشد یوں کے جس عقیدے پر سب سے زیادہ بنگامہ آ رائی ہوئی وہ بہتھا کہ حقائق دو تھم کے ہیں۔ایک تمہی اور دوسرے قلسفیانداورعلی۔ان دولوں میں تمیرو تفریق کرنا ضروری ہے۔اطالیہ کے ابن رشدی صدیوں تک پوے زور وشورے اس عقیدے ك تبلغ كرتے رہے۔اس عقيدے كا شاعت كا نتجديد مواكد سائنس اور فلف علم كلام كى غلامى ے آزاد ہو گئے۔ ازمنہ وسطی کے قدی پیٹوا تمام علی اور قلسفیانہ تھا اُق کو اپنے مخصوص فرجی عقائد يرجافي تق اور اكر دونول عن تعارض واقع بوتا توعلى حقائق كوتبول كرنے الكار كردية تھے۔ چنانچ كليلوكا يدواقدمشبور بكراس نے ايك دن باور يول كو بلايا اوركبا آؤ می دور بین می سے مسی مشتری کے جاعد دکھاؤں۔ یادر یول نے اٹکار کیا اور کہا مارے عقائد كى رُو سے بيد بات نامكن ہاس كئے دور بين ميں سے ديكھنا فضول ہے۔علم كلام كے اس تصرف نے سائنس اور فلنے کا گلا تھونٹ کر رکھ دیا تھا۔ این رشد کے حقائق ووگونہ کے اس نظريه كى تروت كي سي على اور فلسفيانه حقائق كا ابنا ابنا مستقل بالذات وجود تسليم كرليا عميا جس ے سائنس اور فلفظم کے متفقل شعبے سمجھے جانے گئے۔ یورپ کی دینی اورعلمی دنیا میں بدایک بہت براانتلاب تھا جس نے کلیسائے روم کے اس تسلط کوجس کے باعث الل مغرب کا ذہن

صدیوں سے ماوف ومعطل ہوچکا تھا ہیشہ کے لئے ختم کر دیا اور مغرب ازمنہ وسطیٰ کی تاریکیوں سے تکل کردور جدید میں داخل ہوامشرق کی حالت اس کے برعس تھی مسلمان بدستور تخلیداور جود کی دلدل میں بڑے ہاتھ یاؤں ماررے تفے۔سلاطین وقت آ زادی فکرونظر کو اسية حق بيس معتر بجهة ستے۔ انھول نے اشعری فقها کواسیة دربارول بی اعلی عبدے تفویش كة اورعقلى علوم كااستيصال كرويا\_ فلف كے خاتے كے ساتھ نظرى سائنس كا بھى خاتمہ وكيا كوتك قلفداور نظرى سائنس كاشروع عى سے چولى دائن كاساتھ ہے۔جس ملك على قلفياند غوروفكركى آزادى نيس موتى اس مى سائنس بحى سرميزنيس موعق فرالى جيدالل علم جوفليف كے مطالعے كى تاب ندلا كے تھے تھوف كى طرف رجوع ہوئے اور فلنے كے سب سے بوے وحمن بن محية يتبجنا غوروندير كى بهائ ذكروهنل اوراشرق وكشف بروئ كارآ مي -ابتداه يس تقوف سے اصلاح اخلاق مراد لی جاتی تھی اور بہتر یک بنیادی طور پر فتھا کی ونیاطلی اوردکان آرائی کے خلاف ایک رومل کے بطور ظاہر ہوئی تھی اور دور اول کے صوفیاء خلوص نیت اور حسن اخلاق كي تلقين كرتے تھے۔ في ابواكن كا تول ہے: "ليس التصوف رسوما و لا علوما و لكند اخلاق" (تقوف رسوم وعلوم كانام تيس ب بلداخلاق كانام ب) - في الاسلام وكريا اتصاري كا ارثاد ب: "التصوف هو علم تعريف به احوال تؤكية النفوس و تصفية الاخلاق" (تقوف ووعلم ب جس سے تزکیفس اور تعقیداخلاق ہوتا ہے) لیکن مرور زمانہ ے تصوف میں تواشراتی تظریات صل وجذب اور حلول و تنائے نے بار پایا اور رفتہ رفتہ اس کا رشته كرداروهل في منقطع موكيا-

صدیاں گزرتی چلی گئی خردج تا تاریخ عربوں کی بساط سطوت الث دی تھی۔
عارت بغداد کے بعد بعض ترک قبائل نے اسلام قبول کرلیااور جگہ جگہ اپنی راجد حانیاں قائم
کیس خلافت جو برائے تام رہ گی تھی عثانی ترکوں بھی خطل ہوگئی۔ ایرانی اور تورانی ترک اور
افغان آپس کی خانہ جگیوں بیں الجھ کررہ گئے جھے۔ نیز وہ عربوں کی فراخ حوصلگی ہے محروم
تھے۔ ان کے درباروں پر علما مؤا اور فقہائے کم سواد کا تصرف ہوگیا جن کا مقصد واحد بیتھا کہ
شاہان وقت کی کار لیسی کر کے مطلب براری کرتے رہیں۔ تبحس و اجتہاد کا دروازہ مدت
ہوئی بند ہو چکا تھا۔ فقہا کے غما ہب سے سرمُو تجاوز کرنا گویا کفروفس کے فتو وَں کو دھوت دینا
تھا۔ ان حالات بی عقلی علوم کا جرچا بحید از قباس تھا۔ اہل علم کا ذہن و دماغ تھلید کی بند شول

میں جکڑا ہوا تھا اورعوام پر جود کا عالم طاری تھا۔ جول جول زمانہ گزرتا کیا ظرو تدیر کے امكانات فتم موتے محير امام غزالي نے كى زمانے بي اين سينا اور اخوان السفاء كى تحفيرك مھی بعد میں این تیمیداور این تیم جیسے فتھاء نے خود امام غزالی کو کافر قرار دیا کدانھوں نے مسائل شرعیہ کے اثبات میں عقلی استدلال کیا تھا۔خرد دھنی کا بیسلبی رحجان مکاتب و مدارس کے دوش بدوش صوفید کی خانقابوں اور زاویوں میں بھی بروان چر حتا رہا۔ خرد وستنی اور تصوف شروع سے لازم وطروم رہے ہیں۔ صوفیا اس عقیدے کی تیلنے بوے شدوم سے کرتے رہے این کرمرف مکافقہ عل سے حقیقت کا ادراک عمکن ہے یہ یات عمل وخرد کے بس کی جیس ہے۔ متعلمین نے علی کوملم کلام کی کینو بنا دیا تھا صوفیہ نے اسے کشف واشراق کی غلامی میں دے ویا۔مشرقی ممالک میں بیصورت حالات 19 ویں صدی کے اوائل کے قائم ری اور بحض ممالک میں آج بھی قائم ہے۔ اس دوران میں اہل مغرب احیاء العلوم ، اصلاح کلیساء خرد افروزی اور منعتی انتلاب سے گزر رہے تھے اور قلقہ و سائنس کی دُنیا میں محتر المعقول اعشاقات كررب عقد ايران عن ملا بادى سيروارى اور ملا صدر اور متدوستان على في الله شرازی اور ابوالفضل نے این سینا کے افکار کا احیاء کیا تکران نظریات پرصدیاں گزر چی تھیں اوران کی فلنظی ختم ہو چکی تھی۔ جدید علوم سے متاثر ہو کرنجد، معر، ایران اور مغرب الصیٰ میں تہ ہی اصلای تحریکوں نے سراٹھایا اور ان کے مجھسای اور معاشرتی متائے بھی برآ مدہوئے لیکن دنیائے علم کا جود باتی و برقرار رہا۔ مارے مصلحین بدجا ہے تے اور جا ہے ہیں کہ جدید سأتنس اور قلسفه كواخذ كئ بغير الل مغرب كى مسابقت كا دم بعراجائ ليكن بيركوششيل باربار نا كام ثابت مو يكى بس \_ كوتكدا زادى فكرونظر كے بغيرمسلمانوں ميں وہ بے بناہ جوش اور ولولد پدائیں ہوسک جس نے پرونو، کلیلو، کلبس، ڈیکارٹ وغیرہ کوجم دیا تھا۔ سائنس کے انكشافات اور فلفه جديد كے اجتها دات كودينى طور ير قبول كرنے كى بجائے مارے متعمين نے دوباره قديم متعمين كى كتابول كى طرف رجوع كيا اورا مام غزالى، ابن تيميد، مولانا روم وغيره ک تالیفات میں جدید سائل اور عقدوں کے حل تلاش کرنے تھے۔ اس طرح مسلمانوں میں احیاء العلوم کی تحریک بھی علم کلام اور تو اشراقی تصوف کے احیاء میں محصور ہو کررہ گئی اور ابن رشد اور ابن خلدون جیسے روش خیال مفکرین کو یکسرنظر انداز کردیا گیا۔ بتیجہ بیہ ہوا کہ آج بھی جدیدترین علمی، اقتصادی اور عمرانی عقدول کے سلجھانے کے لئے امام غزالی کی احیاء علوم

الدین اور مشوی روم کا دائن تھا ا جاتا ہے۔ اس میں شک تبیل کدائیے اپنے زمانے کے لحاظ سے یہ کائیل قدر ہیں کدان میں معاصر علوم کوسلیقے ہے مرتب کیا گیا تھا۔ لیکن ان کی تالیف پر طویل زمانے گزر کی جی ۔ گزشتہ آٹھ معدیوں میں علمی دنیا میں انتقاب پرورا عشافات کے جا بچے ہیں اور ماحول کی تبدیلیوں کے ماتھ ماتھ تی نی معاشرتی اقتصادی اور سیاسی قدر یں نمود پذیر ہو بھی ہیں جن کی ترجمانی معاصر ماحول کے جا عدار نقاضوں کی روشی می میں ممکن ہے۔ اس دور کے عقدوں کوسلیحانے معاصر ماحول کے جا تھا دی کویا ایک می خون کسی زعرہ فضل کے جم میں داخل کے لئے ان قدیم تھا نیف سے رجوع الا تا کویا ایک می کا خون کسی زعرہ فضل کے جم میں داخل کرتا ہے۔ اس موقع پر نامناسب نہ ہوگا کہ ان دونوں کتابوں کی افادیت کا جائزہ لیا جائے۔ کہا ماحیاء العلوم کولیں گے۔

احياءعلوم الدين:

امام ابو عامد محد بن محد غزالی طوس کے قریب ایک گاؤں غزالہ میں پیدا ہوئے ابتدائی تعلیم ابوحامد استرائی اور ابو محد جو بی سے حاصل کی اور امام شافعی کے اصول برعبور حاصل کیا۔ پر نیٹا پورٹس امام الحرثین ابوالمعالی کے پاس آئے اوران سے فیش حاصل کیا۔ 484 ھٹل مدرسہ تظامیہ میں مدرس ہو گئے لین جاریرس کے بعد درس وقد ریس کا سلسلم منقطع كرك دنيات كناره كل بوكة -اس كے بعد كل سال تك يوب يوب مرآ زما جلتے كاشح رہے اور ایک مدت خلوت سینی میں گزاری۔ ایمی ریاضتوں کے دوران وہ بھی جامع ومفق کے مناروں پر پڑھ جاتے بھی صورہ کے جرے میں ذکروفنل کرتے اور بھی معزت آ دم کی تربت ير مراقبه كرتے تھے۔ دس برس كے ال تھن جاہدات كے بعد وہ اس بتيدي يہنے كد إدراك حققت کے لئے مراتبہ و مکافقہ ضروری ہے۔ عقلی استدلال سے حقیقت کو پایا تہیں جا سکا۔ اوائل عريس قلفه يرها تقااب تائب ہو مئے اور فلاسفہ کی تردید و تلفیر کرنے لکے۔ قلفے سے ان کی دل پرداشتگی کا سبب بیتھا کہ اس سے فٹکوک وشبہات پیدا ہوتے ہیں ان فٹکوک کا سامنا حقیقت پندانہ طریقے سے کرنے کی بچائے انھوں نے کشف وشہود کی دنیا میں پناہ لی اور باطنیت کی جمایت کرنے ملے۔ قلنے کی رو شن دو کتابیں خاص ابتمام سے تکھیں "مقاصد الفلاسفة" اور الهافة الفلاسفة" موخرالذكر كمتعلق مولا تافيلى تعمانى فرمات ين : 1

"استمبید کے بعد قلنے کے بیں مسائل کولیا ہے اور ان کا ابطال کیا ہے

لین افسوں کہ امام صاحب کی بی محنت سود مند نہیں ہوئی۔ کیونکہ جن مسائل کو

ظلاف اسلام سمجھا ان جی ہے ستر وکی نبست جو انھوں نے خود فاتخہ کتاب جی

تقری کی ہے ان کی بنا پر کسی کی تھیے رئیس کی جاستی۔ تین مسئلے جن کوقطعی کفر
قرار دیا ہے وہ بھی مختلف فیہ ہیں۔ غرض علم کلام جی تو یہ کتاب چنداں وقعت

نبیں رکھتی۔"

مغرب بیں ابن رشد نے تہافتہ الغلاسفہ کے رقد بی تہافتہ التہافتہ تکمی اور ابن باجہ نے غزالی کے خلاف بد ثابت کرنے کی کوشش کی کہ طوم نظریہ ادراک حقیقت کے لئے کافی ہیں۔علوم کشفیہ کی ضرورت نہیں ہے۔لیکن مشرق بیں غزالی کی تصانیف بالخصوص احیاء کو بروا رواج و تبول ہوا اورغزالی حجمہ الالے گئے۔

بیفرالی کا الا اور اس کے انھوں ہونانی منطق ہے کیا اور اس کی اور اس کی اور اس کی تردید بھی کی ۔ این جید نے الروطی النظق بھی کھا ہے کہ: و اول من خلط منطقهم با اصول المسلمین ابو حامد غزالی (پہلافض جس نے منطق کو مسلمانوں کے اصول بی خلوط کر دیا وہ ابو حامد غزالی چیں)۔ اس کے علاوہ انھوں نے کشف وجھود کے متھوفانہ مسائل کو جزوا ملام بنانے کی کوشش کی اور ضعیف حدیثوں سے استناد کیا۔ ابو ولید طرطوشی نے مسائل کو جزوا ملام بنانے کی کوشش کی اور ضعیف حدیثوں سے استناد کیا۔ ابو ولید طرطوشی نے غزالی کے متعلق لکھا ہے کہ غزالی کے فلط کے بہت سے مسائل بوطی بینا کے خیالات پر جن جن اس محدث ابن جوزی نے احیاء الحلوم کی غلطیوں بی ایک منتقل کا باکھی: اعلام الا حیا ہے۔

غزالی کے افکار پر تو اشراتی صوفیاء کے گہرے اثرات قبت ہوئے ہیں۔ مثلاً بیکہ انھوں نے اشراقین کی طرح علی وخرد کے مستقل مقام کو تعلیم کرنے سے انکار کیا اور نواشراقیوں کی طرح علی کو دل ہی کی ایک توت خیال کرنے سے اور اسے صفیت قلبی کا نام دیا۔ احیاء العلوم میں فرماتے ہیں: ہے

"دل ایک قوت ہے جس کو قور الی کہتے ہیں۔ جس کے باب عل

<sup>1</sup> الغزال فيلي نعماني

<sup>2</sup> غراق العارض ترجمه: احيام علوم الدين الم غزالى، ازمولوي محداحس نا توتوى\_

خدائے تعالی فرما تا ہے: "افن شرح صدرہ للا سلام فیوعلی تورس رہ" اوراس کے کوشل اور بسیرت بالمنی اور تور ایمان اور تور یقین بھی کہتے ہیں اوراس کے ناموں ہیں مشغول ہوئے سے پھے غرض نہیں کہ ہرا یک کی جدا جدا اصطلاح ہوادر کم عقل یہ کمان کرتے ہیں کہ الفاظ کے اختلاف سے معنی ہیں اختلاف ہے اس لئے کہوہ لوگ الفاظ می سے معنی لکا لئے کے پابند ہیں حالا تکہ یہ بات امر واجی کے برخس ہے۔ بہر حال دل ہیں ایک ایس صفت ہے جس سے کہ اس کو تمام بدن سے تیز ہے۔ اس صفت سے دل ان باتوں کو دریافت کرتا اس کو تمام بدن سے تیز ہے۔ اس صفت سے دل ان باتوں کو دریافت کرتا ہے جو نہ تیل ہیں نہ صوب مثل عالم کا پیدا ہوتا یا اس کا مختاج ہوتا ایک خالق مدیر وکلیم و قدیم کی طرف جو صفات النہ ہے کے ساتھ موصوف ہو اور ہم اس صفت تیلی کا نام عشل رکھتے ہیں۔"

اس طرح عقل کو واردات باطنی عمل کردیا ہے۔ یہ نقبیات اخوان السفا اور دوسرے باطنی ہے۔ سامنی علی عامدی بھتے ..... اور قلب اور عقل یا دوسرے باطنی حامدی بھتے ..... اور قلب اور عقل یا احساس اور قلر بین کی حتم کا فرق روانیس رکھتے تھے۔احیاءالعلوم کی تیسری جلد میں غزالی نے ایخ اس نظر یے کوزیادہ وضاحت ہے بیان کیا ہے اور کہا ہے کہ قلب، نفس، عقل اور دور کے دو دوم عنی ہیں ایک اصطلاحی اور دوسرائنس الامری۔ بینی قلب کا ایک معنی تو وی معروف پاری می موشت ہے جو سینے میں دھو کی ہے۔اور دوسرامعتی اس کا ہے لطیفہ روحانی و ربانی جو مدرک عالم اور حاطب ہے۔وقلب کے ساتھ بدلطیفہ ربانی تفس اور عقل اور روح میں بھی مشترک ہے۔

ال كالفاظ يين:

"ان چاروں الفاظ قلب، لنس، على اور روح كے مدلول جدا جدا موجود بيں يعنى قلب جسمانى اور روح جسمانى اور لفس شہوانى اور علوم اور پانچو ير معنى يعنى لطيفه مدركة" انسانى۔" وہ ان چاروں لفظوں بي مشترك ب-الفاظ اس صورت بي چار ہوئے اور معنى پانچ اور برلفظ كے دو دومعنى بوئے اور برلفظ كے دو دومعنى ہوئے اور چونكه اكثر علماء ير ان الفاظ كا اختلاف اور اشتراك مشتبہ ہوگيا بهداك جو اس جاور بي خاطر تلب باور بي خاطر دور بي خاطر دور بي خاطر دور بي خاطر دور بي خاطر الله باور بي خاطر الله باور بي خاطر دور جي محل ناظر كوان چيزوں بي مجمد محانى كا اختلاف

معلوم بیں ہوتا۔ای قباحت کودور کرنے کے لیے ہم نے ان الفاظ کی شربی اول کردی۔''

عمل اور روح کے واحد الاصل ہونے کا بے تظریبہ بدا بعد قلاطیوس کے مجل اور اشراق کے نظریے سے ماخوذ ہے۔اس کے کھتب فکرنواشراقیت کا اسای خیال بدہے کہ ذات بحت (صوفیہ نے اے دات باری قرار دیا تھا) ہے سب سے پہلے عمل کا اشراق ہوا۔ عمل ے زوح کا زوح سے تفوی کا۔ اورسب سے آخریس تاریکی رو تی جو مادہ بن می \_قلاطیوس كہتا ہے كدنس انسانى جو دات بارى سے بتدرئ متفرع ہوا ہے مكا شف وىجابده كى بركت ے دوبارہ اپنی میدہ حقیقی میں جذب ہونے کے قابل ہو جاتا ہے۔ اور میں تمام انسانی كوششوں كامقعود ومنتها ہونا جا ہے۔اس نظرمے میں عمل لنس اور روح ایك دوسرے سے جدائيں يں بكدان كى اصل ايك ہے اور وہ ذات بحت ہے۔ملمان تواشراتوں نے اشراق مسلسل کے اس خیال کومتعدد مختلف صورتوں میں پیش کیا ہے۔ ان میں اخوان السفا اور این بینا قائل ذکر ہیں۔ غزالی کی نفیات اور البیات اٹھی عماء سے ماخوذ ہے اس نظریے میں عقل کا جو لفظ بار بار آتا ہے۔ وہ قوت مفکرہ دیرہ کے مفہوم میں تیس آتا جو مثابرہ اشیاء سے منطق مائج کا اسخراج کرتی ہے بلکہ ایک کیفیت بالمنی یا صفت قلبی کے معنوں میں آتا ہے۔ ایک مقام پرصوفیہ اور علاء کے نقط نظر کا فرق بیان کرتے ہوئے

"الل تقوق علوم الى كى طرف راخب ہوتے ہيں علوم تعلیمى كى طرف مائل تين ہوتے اور اقوال مائل تين ہوتے اور اقوال واللہ سے بحث تين كرتے ہيں مصنفين كى تين پڑھے اور اقوال واللہ سے بحث تين كرتے بلكہ يہ قرماتے ہيں كداول خوب بجابده كرتا جاہے اور صفات ضمير اور تمام علائق كوقطع كركے بهر من و تمام ہمت خداتها كى كا طرف متوجہ ہوتا چاہيے اور جب يہ بات حاصل ہوجائے كى تو خداتها كى خود متعلل اور متولى اپنے بندے كے قلب كا ہوجائے گا۔ اور جب وہ متوتى ہوگا ور بحب وہ متوتى ہوگا اور بحب وہ متوتى ہوگا اور بحب وہ متوتى ہوگا اور تحب من تور چيئے كے گا اور بید كھل جائے گا اور بر ملكوت أس پر طاہر ہوگا اور قلب شى تور چيئے كے گا اور بید كھل جائے گا اور بر ملكوت أس پر ظاہر ہوگا اور قلب كے سامنے سے تجاب دور ہوجائے گا اور المور النہ ہے کہ تو تو ہو ہو ہے گا اور النہ ہے کے تقائق اس میں روشن ہوں گے۔ ہی اس تقریر کے بہوجب

بندے کا کام صرف اتنا ہے کہ محض تعفیہ کرے اورا پی ہمت کو ارادہ صادق کے ساتھ متوجہ کرے اور رحمت افجی کا بھیشہ مختطر اور پیاسا رہے۔ پس انجیاء و اولیاء کے اوپر جوامر منکشف ہوجاتا ہے اور دلوں بی ٹور پیل جاتا ہے پکھ تعلیم اور ٹوشت وخواعہ ہے نہیں ہوتا بلکہ ذہد کرنے اور طلائق ہے منقطع ہونے اور اشغال دُنودی سے فارغ البال ہونے اور بہتمام ہمت متوجہ الى اللہ ہونے اور اشغال دُنودی سے فارغ البال ہونے اور بہتمام ہمت متوجہ الى اللہ ہونے کا یہ بھی مقولہ ہے کو اللہ کا ہور بہتا ہے اللہ اس کا ہوجاتا ہے۔ اور اللی تقوف کا یہ بھی مقولہ ہے کہ اسباب بی اول علائق دنیا کو بہتما مہا منقطع کرڈالے اور دل کو این مال اور اولا داور وطن اور علم اور ول کو این حالت بی کر لے کہ اس کے والے سے اور جاء سے اٹھا لے۔ اور دل کو این حالت بی کر لے کہ اس کے سامنے چیزوں کا ہونا نہ ہونا برابر ہوجائے پھراہے آپ ایک کو شے بی ہو سامنے والم اور شروریا سے فرائش و وظائف پر اکتفاکر کے جمعے مست ماسوی اللہ سے پیٹے اور ضروریا سے فرائش و وظائف پر اکتفاکر کے جمعے مست ماسوی اللہ سے فارغ البال ہوجائے ۔

اس کے بعد غزالی علاء و عما کا مسلک بیان کرتے ہیں کہ وہ حصول علم پر زور دیتے

ي اور ....

"بے طریق نہایت مشکل ہے اور اس کا بھیجد دیرے حاصل ہوتا ہے اور ان شروط کا جمع ہوتا ہمی بہت بعید ہے کوئلہ علائق کا اس درجہ تک کھودیتا کویا فیرمکن ہے اور اگر ہو بھی جاوے تو اس کا باتی رہتا اس ہے بھی زیادہ مشکل فیرمکن ہے اور اگر ہو بھی جاوے تو اس کا باتی رہتا اس ہے بھی زیادہ مشکل ہے کوئلہ وسواس اور اعدیشہ سے قلب کوتشویش ہوجاتی ہے۔"

آخر میں غزالی اپنا فیملدائل باطن کے جق میں صادر کرتے ہیں اوراس پر ایک مستقل باب لکھتے ہیں جس کا عنوان ہے ''دمواں بیان دلائل شرق کا اس بات پر کدائل تصوف جو تقصیل معرفت علم سے معادطور سے نہیں کرتے ان کا بیطریق درست ہے۔'' بیہ بات خیال انگیز ہے کہ غزالی تحقیق اور عقلی علوم کی تقصیل کو نہایت کھن اور اس طریقے کو خطرناک بتاتے اور دلیل بید دیتے ہیں دکروشنل اور مکافقد کا راست اور دلیل بید دیتے ہیں دکروشنل اور مکافقد کا راست آسان ہے کہ اس میں سراسریقین ہے اور سالک کو کہیں بھی شبہات سے دوجار ہونا نہیں پڑتا۔ فرالی بھی اقبال کی طرح علاء کے اس زمرے سے تعلق رکھتے ہیں جو قلفے کی تحصیل کر کے عقلی فرالی بھی اقبال کی طرح علاء کے اس زمرے سے تعلق رکھتے ہیں جو قلفے کی تحصیل کر کے عقلی فرالی بھی اقبال کی طرح علاء کے اس زمرے سے تعلق رکھتے ہیں جو قلفے کی تحصیل کر کے عقلی میں اقبال کی طرح علاء کے اس زمرے سے تعلق رکھتے ہیں جو قلفے کی تحصیل کر کے عقلی میں اقبال کی طرح علاء کے اس زمرے سے تعلق رکھتے ہیں جو قلفے کی تحصیل کر کے عقلی میں اقبال کی طرح علاء کے اس زمرے سے تعلق رکھتے ہیں جو قلفے کی تحصیل کر کے عقلی ا

اور منطقی متائج کا سامنانہ کرسکا اور تصوف کے دائمن بیں پناہ لینے پر مجبور ہوگیا۔غزالی کی بیٹرد وشنی اور رہبانیت تو اشراقی البیات کا لازی تتجہتی۔وہ اہل سلوک کوترک دنیا کی دعوت دیے ہیں۔ گیارہویں باب بیں مرید ہونے کی شرطیس بیان کی ہیں اور مقدمات مجاہدہ اور راہ ریاضت کا ذکر کرتے ہوئے قرماتے ہیں:

" المرجزة و المحالية مريدكوالى بناه كى جكداور تلحدين بناه الما مكر المرتول المحتولة و المحتولة المرجزة و المحتولة و المح

ہندہ ہو گیوں اور عیمانی راہیوں کی طرح فرالی بھی اس تقیاتی کے سے ناواتف سے کہ جذبات وخواہشات کو کیل دینے سے اظال نیس سنورتے بلکہ اُلئے بھڑ جاتے ہیں کو کی گروات پر صرف ان کی جائز تسکین اور تھنی کا سامان بھم پہنچا کر بی قابر پایا جا سکا ہے۔

فرانسی ناول نویس اناطول فرائس نے ''ٹاکیس'' ہیں اور گتاہ فلا تیر نے ''ولی انتونی کی ترفیبات' ہیں ہو سے استادانہ طریقے سے دکھایا ہے کہ خواہشات کو دبا دیا جائے تو وہ موقع پاکر طوفان پر ور تکری سے انجر آتی ہیں اور زاہران مرتاض کے ظل ذہن کا باحث ہوتی ہیں۔ موقع پاکر طوفان پر ور تکری سے انجر آتی ہیں اور زاہران مرتاض کے ظل ذہن کا باحث ہوتی تیں۔ موقع پاکر طوفان پر ور تکری سے انجر آتی ہیں اور زاہران مرتاض کے ظل ذہن کا باحث ہوتی تیں۔ موت ان کے اصحاب پر اس طرح سوار ہو جاتی ہے کہ بیداری اور خواب ہیں اس کا تصور جائے ہیں۔ محمد عرب کے ہیں۔ محمد عرب کی میزاری کا یہ عالم ہے کہ طبیعیات کو چھاں انہ نہیں تیجے فرماتے ہیں۔

"چوتفاحصرطیعیات ہے کہ بھش تو شریعت اور دین حق کے مخالف ہیں وہ سرے سے علم تبین کدانسام علوم میں بیان سے جادیں بلکہ جہل ہیں اور

بعض میں اجمام کی مفات اور خواص اور ان کا تعیر وتبدل او را یک دوسرے
سے بدل جانا غدکور ہوتا ہے۔ اس کا حال طب کے مشابہ ہے فرق صرف بیہ
ہے کہ طبیب کی نظر خاص بدن انسانی میں باعتبار مرض اور صحت کے ہوتی اور
طبیعیات والوں کی نظر سب اجمام میں باعتبار حرکت و تغیر کے ہوتی ہے مگر
طب کو طبیعیات پر فضیلت ہے بینی طب کی طرف حاجت ہوتی ہے اور
طبیعیات کی طرف حاجت نہیں پڑتی۔" (جلد اول)

ای متم کے نظریات نے آئے کل کے احیاتی متکلمین کو تحقیق علوم کی مخالفت پر کررستہ کر دیا ہے۔ طبیعیات جدیدہ کے جرت انگیز اکمشافات کے پیش نظر فی زمانہ کون ذی شعور یہ کیے گا کہ طبیعیات کی طرف کچھ حاجت نیس پڑتی اور بیٹھن ہے کارعلم ہے۔ القصہ خزالی کی نواشراتی النہیات، مریشانہ تقضف، ذکر وشغل اور مکاشفہ و مجاہدہ بی غلو اور خرد دشمنی کے باحث ان کے افکار جدید عہد کے علمی نقاضوں کو پورا کرنے اور محاصر عمرانی عقدوں کی تحلیل سے یکسرقاصر جی اس سرسیدا تھر خاان فرماتے ہیں:

" علم اسراردین علی احیاء العلوم امام جمت الاسلام غزالی کی اور جیندالله البالغشاه ولی الله صاحب کی نہایت عمده کتابیں جیں محرز ماند حال کے مطابق ان کو بھی کامل نہ جمعنا جا ہے۔"

یرسیل تذکرہ شاہ ولی اللہ دالوی اپنے آپ کوائی دور کے امام اور مامور من اللہ بھتے تے اور کلک کل نظام (تمام نظام توڑئے) کی دعوت دیتے تھے۔ان کی تالیف "جیت الله البالئے" میں بے شک بیض مقامات قائل قدر ہیں۔ شلا ان کا بیقول کہ "انسا الا خلاق بالا حوال و لا بالعلوم" (انسانی اخلاق مطومات سے پیدا تیس ہوتے بلکہ ان حالات سے پیدا ہوتے ہیں جن سے گھر کر انسان زعدگی برکرتے ہیں) انھوں طبقاتی انساف اور اصلاح اقتصاد کی طرف بھی توجہ دلائی ہے لیکن البیات میں وہ بھی تو اشراق ہیں۔اور جابجا اشراقین کی طرح الیے عالم مثال کا ذکر کرتے ہیں جو مادی اور عضری تیس اور افلاطون کے عالم شل کی مائد ہے۔ جہاں اشیاء عالم مادی ہیں آئے سے ظاہر ہوتی ہیں۔ اس طرح فلاطیوں کے دوسرے بیرووں کی طرح وہ بھی کھور وہ گئے ہیں۔
ام غزالی کی احیاء العلوم نے جدید دور ہیں عرب اقوام کو خاص طور پر متاثر کیا امام غزالی کی احیاء العلوم نے جدید دور ہیں عرب اقوام کو خاص طور پر متاثر کیا

ہے۔ابتدا میں معرکے سلنے بھی ان سے مجری عقیدت رکھتے تھے۔ ہمارے عبد کے سب سے
بڑے مسلمان مختلم ڈاکٹر سر محدا قبال مرحوم نے مولانا جلال الدین روی کو اپنا پیرومرشد ننتخب کیا
اور مثنوی کو اپنے لئے مشعل راہ بنایا۔ اس لئے مثنوی کے اساسی مطالب کا تجزیہ بھی مناسب
معلوم ہوتا ہے:

مولانا جلال الدين روى 604 صص بمقام يخ پيدا مو ي شاوخوارزم كواي تے۔ان کے والد بہاء الدین محد نے دوسرے شرفا کی طرح خروج تا تار کے بعد مغرب کی طرف اجرت كي يشايور من خواجه فريد الدين عطار سے ملاقات مولى اس وقت مولانا روم خوردسال بنے تھے۔مولانا نے علوم رسمید کی تحصیل بوے انہاک سے کی اور ایک مت تک من اكبرى الدين ابن عربي كے شاكر دمولانا صدر الدين قو توى كے درس من شركت كرتے رے جہاں اٹھیں سے اکبرے نظریہ وحدت الوجود کے دقائق مطوم کرنے کا اتفاق ہواور وہ وجن طور يراس تظريد ك قائل مو كئے - فارغ التحسيل موكر قونيد على درس وقد ريس كا آغاز كيا اورجلدی مرجع خلایق بن مجے۔ یہاں ان کی ملاقات ایک صاحب حال درویش مس تمریز ے ہوئی جن سے بدے دوق وشوق کی مجتبیں رہیں۔ نتجہ بدہوا کہ مندارشاد واقاء کو خرباد كهكرى اورمراقي كرنے كا -ايك دن حس تريزي امراد طريقے عائب مو كئے-مولانا يركنى دن تك واركلى كى كيفيت رى \_ جوش فراق اور عالم وجدوسكر يس بحى سر بازار رتص كرتے لكتے اور بھى پہروں جرے عى يائے سرؤ صنے۔ان كى زعر كى كاب موز غزالى كى زعر کے اس دورے ممائل ہے جب وہ درس وقد ریس چھوڑ کر سر بھی اکل کھڑے ہوئے تے۔ مولانا نے این ایک دوست حمام الدین کی ترفیب سے مٹنوی کا آغاز کیا جوشدہ شدہ ایک طویل نقم کی صورت اختیار کرمنی \_

مولانا روم نے متنوی میں سائی ، عطار اور محود هیستری کی طرح وحدت الوجود کے نظریے کو بینی شرح وبسط سے بیان کیا ہے۔ وہ شخ اکبر ، اخوان السفا اور دوسرے اشراقبین سے جیش از جیش متاثر ہوئے جیں۔ ان کی البیات بنیادی طور پر تواشراتی ہے اور انھوں نے بیٹ و جوش وخروش سے نوا شراتی نظریہ نصل وجذب یا حزل وصعود کی ترجمانی کی ہے۔ فلاطیعی کی طرح مولانا کا بھی بھی خیال ہے کہ روح انسانی کا اشراق بتدری قوات باری سے ہوا ہے اور وہ ایے میدہ حقیق سے دوبارہ واصل ہونے کے لئے ہروقت بے قرار رہتی ہے۔

آیک حارف یا سالک کی زعرگی کا مقصد واحد یمی ہے کہ وہ اپنی روح کو جواس عالم المجھی میں آکر مادی آلائٹوں سے طوت ہوگئ ہے مجاہدہ اور ریاضت سے پاک وصاف کرے تاکہ وہ تمام ارتقائی منازل طے کرتی ہوئی دوبارہ ذات باری کی طرف صعود کرجائے۔فلاطیوس اور شخ آکبرائن عربی کی طرح مولانا بھی عشل کل، حالم صغیر و کبیر، فنائی اللہ بنی خودی، ترک علائق اور حالم مادی کے نیر مگ نظر ہوئے کے قائل ہیں اور اپنی طویل مثنوی ہیں انھوں نے سینکڑوں میک حال مان نظریات کا ابلاغ کیا ہے۔ہم چندمثالیس ان کے کلام سے پیش کرتے ہیں:

فصل وتنزل:

رور انسانی ذات باری سے جدا ہوئی ہے اور دوبارہ اس میں جذب ہونے کی کوشش کرتی رہتی ہے۔۔۔

منبط ہودیم و کیک محویر ہمہ ہے سرو بے یا بدیم آل سر ہمہ کیک محمیر ہودیم وصافی آبکو آب کیک میں ہودیم وصافی آبکو آب چوں آفاب ہے کرہ ہودیم وصافی آبکو آب چوں ہمورت آمد آل تور سرہ شد عدوجوں سایہ بائے کاگرہ میاں کیند از میجین تارود فرق از میان ایں فریق

(ہم مرحبردوح ش) بیدا اورجو ہر واحد تھے (ترکیب وتعد دندقا) اس عالم ش سب کے سب اعطاء و جوارح (وغیرہ جسانیات) سے منزہ تھے ہم سورج کی طرح ایک ذات تھے (جس ش کورت اور فارجی ترکیب فیش ہے) بے تید (مادہ) اور پائی کی طرح ساف شفاف تھے جب اس فالص نور نے صورت (لینی جسانیت) افتیار کی (لینی بدن سے متعلق ہوا) تو کنگرے کے سایوں کی طرح متعدد بن گیا (اے طالبان حق) اس جسانیت کیگروں کو (ریاضت کے ) مجنیق سے ویران کر ڈالونا کداس جماعت (ارواح) سے فرق انھ جائے۔ 1

جذب وصعود:

روی انسانی کے سنر کی آخری منزل وی لا ہے جس میں جذب ہو کر بیمعدوم ہو

جائے گی۔۔

1 معاح العلوم مولانا محد تذريعرثي

مد ہزاراں حفر دیری اے عود تاکوں ہر لحظہ از بدو وجود از جمادی ہے خبر سوئے تما وز تما سوئے حیات و اہتلا

باز سوئے عمل و تمیزات خویش باز سوئے خارج ایں بی وشش

تالب بح ایں نشان پائھاست کی نشان یا درون بح لا ست

(اے سر کش تو نے اپنے آغاز و پیدائش سے لے کراب تک سیکووں حضر و کیمے ہیں۔ تو جمادیت کی طرف سے نما کی طرف آیا اور نشوو نمائے بہا تاتی سے جوائی زعر گی تک اور پھر انسانی آزمائش ہیں ہوا۔ پھراچی عشل اور تمیز کی طرف، اس کے بعد حواس خسد سے لکل کرمقام حقیقت پر فائز ہوا ان وجودی تغیرات کے نشان یا کنار دریا تک ہیں اور ذات باری کے سمندر ہیں داخل ہو کر بین ان یا ہمی معدوم ہو گئے۔)

روح انسانی مادی علائق کی اسیر ہوکرائے شیع اصل کو بھول جاتی ہے:۔

سالها بهم صحبتی و بعدی باعثامر داشت جم آدی روح اصل خویش را کرده کول روح او افغال دا ده و افغال استا باده و از عنول باسنا بریافی باده و ایرگان بخ روزه یافی

(آدى كاجم يرسول عناصر كے ساتھ محبت ورفاقت ركھتا ہے۔ اس كى موت دون خود عالم نفوى وعقول سے ہے كر اپنے اصل سے اعراض كے ہوئے ہے۔ ان پاك نفوى اور عقول كى طرف سے دوح كى طرف نامد و بيام آنا ہے كرائے كار اے بوقا تو نے دنیا عن پانچ دن كے يار پالے جي ان عن ش كر كرائے يادوں سے دُخ جي ان عن ش كر يار نادوں سے دُخ جي رايا ہے۔)

#### فنافي الله:

عاشق حتی وحق آنست کو مدچونوفانی ست پیش آن نظر سامیہ وعاشق بر آفاب

چوں بیاید از نیود تار مو عاشق ہر گئی خود خواجہ محر مشمل آ حرمایہ لا محرو دشتاب

ہے تو ڈھونڈ نے والا فنا ہوجاتا ہے)۔ کثرت وتعدد اعتباری ہے۔ وحدت وجود عقیق ہے اس لئے دوئی کا ترک کر دیتا

مروری ہے۔۔

ای کن و مال بیرآ ل برساختی تا تو باخود نردخدمت باختی تا تو ما قود نردخدمت باختی تا تو ما قوت محض چنال دلبر شوی تا کن و تو با بعد یک جال شوعد عاتب مستفرق جانال شوعد

(بیمن ومالین کلوق تونے اس لئے پیدا کی ہے کداہے ساتھ آپ ہی خدمت کی زدبازی کرے لیے فودی خادم خودی خدمی موریاں تک کہ جب تو ما کو (موجودات حکورہ) کے ساتھ ایک ذات ہوجائے گا تو آخر مرف تو موں اکیلے کا اکیلا محبوب جو پہلے تھا موجود رہے گا۔ یہاں تک کدمن وقو سب کی جان ہوجا کی اور انجام کارمحبوب حقیق کے انوار جلال میں قن ہوجا کی گئی ۔

جیست توحید خدا آموختن گرہی خوای کہ بغروزی چوروز مستیت درہست آل ہتی ٹواز درمن وما شخت کردی تو دست

خویشتن را پیش واحد سوختن بهتی بچول شب خود را بسوز بچو مس در کیمیا اعد محداز بهست این جمله خرانی از دو بهست

(بتاؤلو توحيد حن عمل عن لانے كى كيا صورت إلى آپ كوواحد

کے آگے فنا کر دینا تو توحید ہے۔ اگرتم جاہو کددن کی طرح روثن ہوجاؤتو اٹی سٹی کو جورات کی طرح تاریک ہے فنا کردد۔ اپنی سٹی کواس سٹی نواز کی سٹی میں اس طرح گلادد جس طرح تا نبا کیمیا میں وصل جا تا ہے۔ تم نے اس مادین کومضوطی سے چور رکھا ہے۔ بیرساری خرائی دوستیوں پر نظر کرنے سے ہو)

روح می پردسوئے عرش بریں سوئے آب وگل شدی در اسفلیں (تیری روح عرش کی طرف پرواز کرنا چاہتی ہے اور او اس عالم آب و محل جی پیش کرر و کیا ہے۔)

بڑو بادا دویہا سوئے کل است پلیلاں داعثق بادوئے گل است (ابڑاءکل کی لمرف رجوع کرتے ہیں چیے بلیلوں کوعثق پیول کی لمرف لے جاتا ہے۔)

۔ آنچہ از دریا برریا می رود از اما نجا کافرآنجا می رود (جو پائی دریا میں آتا ہے جہاں سے کیا تھا۔)
مادے کے طائق سے چھٹارا یا کرروح انسانی درجہ بدرجہ رتی کرتی ہوکی مبدو حقیق

و زنما مردم بخوال مرزدم پس چرتم کے زمردن کم شوم تا برارم از لمائک بال و پ کل شینی هلک الا وجهه آنچه اعروبم تاید آل شوم محوعه ما تا الید راجعون از بمادی مردم و نای شدم مردم از حیوانی و آ دم شدم بخله دیگر بجرم از بیش و زیر و کله بخله و زیکه بخله و ناکه بخله و ناکه بخله می با کدم بخشتن زیو بار دیگر از ملک قربان شوم باس عدم کردم عدم چول ارفنول

ك طرف يدواز كرجاتى إوربال خراس ش فنا بوجاتى ہے۔۔

(مل بھادات کی حالت سے فتا ہو گیا اور نشو و ٹما پانے والا بن گیا ہین گیا ہین گیا ہین گیا ہین گیا ہین گیا ہین گیا ہیں باتات میں شامل ہو گیا اور نشو و ٹما کی حالت سے فتا ہوا تو جیوان کی ہستی میں فاہر ہوا۔ پھر میں حیوانیت سے فتا ہوا اور آدی بن گیا۔ پس میں کیا ڈرتا ہوں

اورمرنے سے کب جو میں کی آسکتی ہے۔ اگلی مرتبہ میں انسان کی ہتی سے
فنا ہو جاؤں گا۔ تا کہ فرشتوں کی ہتی سے پر اور بازو تکالوں۔ اور پھر جھے کو
ملائکہ کے مقام سے بھی نہر کوعیور کرنا اور جن کے قرب فاص میں پہنچنا چاہیے
کیونکہ اس کی ذات پاک کے سواہر چیز فنا ہونے والی ہے۔ چنا نچہ آئلی مرتبہ
میں ملائکہ کی ہتی سے قربان ہوجا و انگا اوروہ پکھ بن جاؤں گا جو وہم میں بھی
نہ آئے۔ ایس میں عدم سے محدوم ہوجاؤں گا اور عدم جھے کو ارغنون کی طرح ہے
فنہ سنائے گا کہ ہم سب اللہ کی طرف رجوع کرنے والے ہیں)

روح کا ارتفاء کی منازل طے کر کے اپنے میدہ جینی جن جذب وفتا ہونے کا تصور خالفتا تو اشراتی ہے جومفکرین اسلام جی اخوان السفا اور این سکویہ نے پیش کیا ہے۔ جارے نائے جی اقتاد کے اس تصور کو لائڈ مار کن اور الکو غرر کے ارتفاء کے اس تصور کو لائڈ مار کن اور الکو غرر کے ارتفاء کے ہوزی پر وصالے کی کوشش کی ہے حالا تکہ ارتفاء کے اس تو اشرائی تصور اور سائنس اور قلفے کے نظریات ارتفاء جی بعد الحشر تھیں ہے۔

### عقل كل:

تنام دنیا عش کل کی صورت پر بنائی گئی ہے اور ای سے مادہ کا اشراق ہوا ہے۔ وہ عرض وکری سے جدائیں ہے۔ شاطعی کے مقالے بی حقیر وصغیر ہے۔ فلاطعی سے نظریے بی ذات بحت سے پہلا اشراق ای عش کل کا ہوا تھا۔۔

کوست بابای بران کال قل ست
صورت کل پیش او ہم شک عمود
تاکہ فرش زر تماید آب وگل
عش کل را سازا اے سلطال وزیر
عرش وکری رلدان از و عبداست
کام وتیا او کے رانا کام کرو

کل عالم صورت عش کل ست چوں کے یاعش کل کفرال فزود مسلح کن یا ایں پدر عاتی ببل مش کرد خداست مش کل وقتس کل مرد خداست مش جروی عش را برنام کرد مداست مش جروی عش را برنام کرد

ان اشعار کا حاصل ہے ہے کہ تمام عالم عثل کل بی سے پیدا ہوا ہے۔ جواس کا اٹکار کرتا ہے وہ مراہ ہو جاتا ہے۔ اس کا واس تھا منا ضروری ہے۔ عشل جز کی سے رجوع لانا اجان ہے۔ اور عمل جروی عمل کی رسوائی کا یا فحث ہوتی ہے۔ عمل کل عرش وکری سے جدانیس

قلاطیوس کے خیال میں حسن و جمال جہاں کہیں بھی دکھائی دے وہ محبوب ازلی کے حسن عن کا تکشیں ہے۔ مولانا روم فرماتے حسن عن کا تکس ہے۔ مولانا روم فرماتے

محق ايال عم مطلوبي او واجمل در آب کے ماعد خیال چول بمالى چىم خودخود جملداوست

خوب رويال آئينه خوبي او ہم باصل خود رود ایں خدوخال جلاتقورِ استعكس آب جوست

(تمام حسين اس كحن كة كين بي-ان كمعثوتي اس كمطلوبي كاعس ہے۔ يكس إلى وہ اصل ہے۔ يدسب خدوخال اسے اصل كى طرف علے جاتے ہیں۔ ہیشہ پانی می عس کب رہتا ہے یہ مظاہر کی سب صورتیں آ بوك على يل- اكرتم الى آ كدكو طوقة معلوم بوكدسب وى خود ب-)

مولانا نے حقیقت محدید کا تصور مجع اکبر ابن عربی سے اخذ کیا ہے۔معور طاح حقيقت محريه كوخوخو كمت تضاوران كاعقيده تفاكه جناب رسالتمآب أس وقت بحي موجود تن جب كدكا كات الجى معرض وجود ين فين آئي تلى اورة دم كى تكين بحى فين مولى تلى - بم لوس كاس نظري إا الك ما بق باب من معمل بحث كري بي أ اتبال في الساع عده كا نام دیا ہے۔لوس کا بینظریہ ہونائی ظلفہ سے ماخوذ ہے اور روائین اور سی متعلمین سے ہوتا ہوا

مسلمان تواشراقوں تک کانچاہے۔مولانا روم جناب رسائما بکی زبانی قرماتے ہیں نے

يكرم در نيست شے بينم عيال آدم و وا زست از جال ديده ام يابسة ومنكوس و پست

تعش تن رانا قاد ازبام طشت پیش چنم کل اب ات محت بكرم ورغوره سے يمنم عيال يكرم سرعالي يتم تهال من شارا وقت ذرّات الست

از حدوث آسان بے عمر آنچ دانت برم افزول نعد من شارا مرکول سے دیدہ ام پیش ازال کر آب وگل بالیدہ ام دن از میں کا در ان میں کا میں تعدم کرتھی کر آب وگل بالیدہ ام

(انسانی وجود کی صورت ایمی ظاہرتیں ہوئی تھی کہ میری آ کھ کے سامنے ہر وجود ش آئے والی چیز موجود ہوگئ۔ کچے آگوروں پر نظر کرتا ہوں تو ان کے اعرصاف طور سے شراب و کھ لیتا ہوں۔ ش معدوم کے اعر نگاہ ڈالا ہوں آ شار مصاف طور سے شراب و کھ لیتا ہوں۔ ش معدوم کے اعر نگاہ ڈالا ہوں اور اس شے کو صاف موجود پاتا ہوں۔ ش اجید کی بات ش نگاہ ڈالا ہوں اور اس وقت آیک تنی عالم کو و کھ رہا ہوں جب کہ آ دم اور حواجہاں ش پیدا بھی نہ ہوئے تھے۔ ش نے تم کو الست کے دن ایسی یوم بیٹان ش ذرات (کی ی تعوق چی ہوئی ہونے کے وقت سے قیدی اور سرگوں اور مظوب و یکھا تھا اس بستون آ امان کے کھی جو چھے تلوقات کے ظبور سے پہلے معلوم ہو چکا تھا اس بستون آ امان کے کہ ش آ ب وگل سے پیدا ہوا ش نے تم کوقید ہے وی جو کہ ایسا ہو جو دی سے دی اس ش کی حتم کا اضافہ تیس ہوا جو پھواب موجود ہے وی جو کہ جہ پہلے سے معلوم تھا۔ قبل اس کے کہ ش آ ب وگل سے پیدا ہوا ش نے تم کوقید ش مرگوں دیکھا۔)

ایک اور جگہ جناب رسائما ب علی ک زبان سے فرماتے ہیں:۔

من زمعی جد جد آفاده ام وزیے من رفت پرہنتم ظک پس زمیوه زاد در معی خجر خاصدگرے کال یود وصعب ازل

مر بعورت من زآدم زاده ام کر برائے من برش مجدہ ملک پی زمن زائد درستی پیر اوّل قر آخر آمد درمل

(اگرچیش بظاہر آدم سے پیدا ہوا ہوں لیکن حقیقت یک دادا ہوں کا دادا ہوں کیونکہ میرے بی بلا ہوا ہوں کیونکہ میرے بی اے ان کوفرشتوں نے بحدہ کیا اور میرے لئے بی وہ ساتویں آسان پر گئے۔ پس حقیقت میں باپ جھے بیٹے سے پیدا ہوا۔ پس حقیقت می باپ جھے بیٹے سے پیدا ہوا۔ پس حقیقت می درخت میوے سے پیدا ہوا۔ جو یہ میں پہلے آئے والی چیز وجود میں بیجھے آئی ہے خصوصاً وہ چیز جوازل صفت ہو)

این عربی اورمنصور طاح کی طرح مولانا روم اور ان کے مربد بندی نے عیدہ کی

صورت میں جناب رسالتما ب کوالوہیت کا جامہ پہنا دیا کہ حومبدہ (عبدہ خدا ہے) ہے وہی آریاوس کا اوتار کا تصور ہے جو ہونانی اور ہندی قلسفوں سے ہوتا ہوا موانا روم اور اقبال تک كينيا بـاے انما انا بشر مثلكم ے دُور كانبت بحى تيل ب-

مولانا روم کے یہاں جہاد کا مطلب ترک دنیا اور للس کشی میں کوشش کرنا ہے۔

جدكن تا تركب غير حل كن دل ازي دنيائ قانى يركن

سرید بدن چست ؟ کشتن لنس را در جهاد و ترک مختن لنس را

(ماسوی اللہ کور ک کرتے اور اس دنیائے فانی سے اعراض کرتے عی كوشش كرورتس كومارنے كى كيا تدبير ہے؟ بداس كو يال وينا ہے۔ مجابدات

ے اور تمام لذات نفسانے ترک کرتے ہے)

اشراقیداور باطنید کا بینظرید کدفی الحقیقت انسان عالم کیر Macrocosm ہے۔ اكرچ بظايروه عالم صغير Microcosm وكمانى ويتا ہے۔ مولانا روم بحى يش كرتے ہيں -

پى بعورت عالم مغرا تونى كابراآل شاخ المل ميوه است باطنا بير ثر شد شاخ است بالمنا ببرقر شدشاخ بست کے نظاعی باخیاں کے تجر

ظامرا آل شاخ السل ميده است كرنو دے كى واليد فر

#### فريب نگاه:

عالم كثرت وتعد داعتبارى ہے اور قريب لكاه ہے يا ديدات كى اصطلاح مى مايا اور يدموں كى اصطلاح مى شوتيا ہے۔

کے تواع برخیال و غیست دید چى حقيقت شدنهاں پيدا خيال چى نبال كردآ ل حيقت ازيعر کے عمودے معرضاں رادروصاف پیش باردگان و در گیرع سود سے از کف رفتہ و کر ہاس کے

ديده كا عروي تعاى شد پديد لا جرم سركشة تشيم از مثلال ایں عدم را چوں نشاعد اعد تظر آفریں اے اوستاد حریاف ماحمال مهتاب يايع زود سے بریانید زیگوں نے کے

ای جہال جادوست ماآل تاجریم کہ ازو مہتاب جیودہ خریم

(ہم اشیائے معدوم کو موجود تھے رہے کونکہ معدوم کو دیکھنے کی آگھ

رکھتے تھے۔ یہ تعلی بھر تھا۔ بنا ہر ہی ہم گرائی ہے سرگردال ہوگئے جب کہ

ھیقت ہماری نظر سے اوجھل ہوگی اور خیالی وجود ظاہر ہوگیا۔ اس عالم معدوم

کو آگھ جس کیے بٹھا لیا اور اس حقیقت کو کس طرح نظر سے چھپا دیا۔ اے

طلم ساز! آفری ہے بچھے کہ مکروں کو جملی شراب صاف شراب کی شکل جس

وکھا رہا ہے۔ جادوگر باتوں باتوں جس سوداگر پارچات کے سامنے چا تم نی کو

سفید کیڑے کی طرح نا ہے دیتے جی اور اس کے حوض مغت جس رقم بور لیے

ہیں۔ غرض وہ شعبدہ باز اس بچھ در بچھ طریقے سے روپیے اُڑا لیے جیں۔ اور سے

سوداگر کے ہاتھ سے روپیے کل جاتا ہے اور کیڑے کا نام و نشان تک نہیں

ہوتا۔ یہ دنیا شعبدہ ساز ہے اور ہم وہ سوداگر جیں جواس سے چا تھ فی نا ہے کر بیرد ہے ہیں۔

ہوتا۔ یہ دنیا شعبدہ ساز ہے اور ہم وہ سوداگر جیں جواس سے چا تھ فی نا ہے کر بیرد ہے ہیں۔)

فظرا جاریہ نے اس موضوع پر بحث کرتے ہوئے ری کی مثال دی ہے جس پر سانب کا دھوکا کھا کرلوگ دہشت زدہ ہو جاتے ہیں۔مولانا روم نے عالم ظاہر کو کر، جا تدنی

جماگ اور یکو لے ہے تثبید دی ہے۔

بنیت راہنمود ہست آل مختشم

بنیت راہنمود ہست آل مختشم

برا پوشیدہ کف کرد آشکار باورا پوشید و ہمودت غبار

چوں منارہ غاک بیچاں در ہوا

غاک را بینی بیا اے علیل باورا نے برتبرتوریف و دلیل

کف ہی بینی روانہ ہر طرف کف ہے دریا نہ دارد منصرف

کف ہے دریا نہ دارد منصرف

کف ہے حس بینی و دریا از دلیل کی بید اشتیم

نفی را اثبات می بید اشتیم

دیدہ معدوم بینی واشعیم

دیدہ معدوم بینی واشتیم

(اس صاحب حشمت تعالی شاند نے عالم نابودکوموجوددکھایا ہے اور عالم موجود کوموجوددکھایا ہے اور عالم موجود کو معدوم کی فتل میں ظاہر کیا ہے۔ دریا کو چھیا لیا اور جماک کو ظاہر کر دیا۔ ہوا کو چھیا لیا اور جماک کو ظاہر کر دیا۔ ہوا کو چھیا لیا اور غبارتم کو دکھایا۔ جیسے بگولا جو ہوا میں بل کھا رہا ہے سرایا

غبار دکھائی دیتا ہے۔خاک خود بخود کیے اُڑ کر اُدی جاسکتی ہے بیکر شے ہوا كے بيں جونظر جيس آئى۔اے تصور نظر اور تعص قہم كے بيارا تو مئى كو اور چرہتے ویکتا ہے۔ ہوا کوسوائے تعریف وولیل کے نہیں ویکتا ہے۔ تم جماگ كوس بامره سے و يميت مواور دريا كونيس و كي سكتے \_ بغير دليل ك كويا فكر تحق ہاور تفتلو (جس کا مرک قرب) ظاہرہے۔)

اس طرح مخلف استعاروں سے مادی عالم اور حقیقی عالم کا قرق بیان کرتے ہیں: مولانا روم بھی منصور طلاح اور پینے اکبر این عربی کی طرح قرعون کومومن اور موصد بھے ہیں۔ایک مقام پر فرعون بارگاء الی ش شکایت کرتا ہے کہ میں اورموی دونوں خواجہ تاش میں لین دونوں عی تیرے ظلام میں لیکن تو اُے قرب بھی ہے اور مجھے مردود قرارديتا ي

يم شب فرعون بم كريال بده روز موی چیل حق تا لال بده کایں چدفلست اے فدا برگردنم زال که موی را تو مه زو کرده ا ماه جانم را ستيه رُو كر ده بہتر ازما ہے تمود استارہ ام توجم كررب و سلطال في زند ی زند آل طاس وغوعای کنند من كه فرعونم زخلق اے وائے من خواجه تاشائم الم بيشر ات باز شافے را موسل می کئی کفرو ایمال عاشق آل کبریا موی" و فرخون معنی را رعی ظاہر آل راہ دار دو ای ہے رہی

ورنه عل باشد كه كويد من منم چول خوف آدچه باشد جاره ام مد گرفت و خلق بنکال می وند ماه را از زخمه رسوا می کنند زخم طاس رئي الاعلائي من ی محافد شاخ را در پیشرات شاخ دیگر را معطل می سخی مس و نقره بنده کس کیمیا

> فينخ اكبراين عربي كانظريه وحدت الوجودن گفت المعنی بو اللہ ت<sup>ح</sup> دیں جله الحباق زمين وآسال

بحرمعتى باست رب العالمين ہم چوفاشا کے درآ ل بحرروال

(حضرت شیخ این عربی نے فرمایا ہے کہ معنی خاص اللہ تعالی ہے لیعنی
پروردگار عالم معانی وطل کا سمندر یعنی مرجع ہے۔ پس تمام طبقات زین و
آساں اس کے تفرفات کے اس طرح تالی ہیں جیسے بحردواں بی آیک تکا۔)
وجود مطلق اس کی ذات ہے۔ ماسواعدم اور نیستی ہے۔

ماعدم ہائیم وہتی ہائے ما تو وجودِ مطلقی فاتی تما یددنیا ایک قید فائد ہے۔ سے سرتگ لگا کر بھاگ جانا جا ہے۔ سے مرگ لگا کر بھاگ جانا جا ہے۔ سے مرگ لگا کر بھاگ جانا جا ہے۔ سے مرآ ل باشد کر زعمال حقرہ کرد سے اس مریست سرد ایں مریست سرد ایں جال زعمان و فودرا و ار ہال حقرہ کن زعمان و خودرا و ار ہال

بیتواشراقیداور باطنیدنظریات خالعتا آریائی اورسریانی ہیں۔مشوی رومی کو پہلوی زیان کا قرآن کیا جاتا ہے حالا تکدمشوی اور قرآن کے مطالب میں اتنا بی بعد ہے جتنا کہ قرآن کے اللہ اور قلاطیوس کی ذات بحت میں ہے۔

بیرحال آواکا پر مصفوین کا تھا۔اہل ظاہر کاعلم چند دری کابوں تک محدود ہوتا ہے۔
جن کی غواصی میں بیرساری عرکز ار دیتے ہیں۔مشبور ومعروف درس نظامیہ بھی چند کتی چی کتابوں پر مشتل ہے۔اس کاعقلی حصہ بالخسوس نہایت محدود اور تاکانی ہے۔ چند کتابیں درج دیل ہیں:

منطق میں ایسا خوبی، قال اقوال، شرح تہذیب، ملایز دی، بدائع المیز ان قطی، میر قطبی، رساله ملاجلال علم طبعی والنی میں میبذی تمام، صدرا تا فلکیات، مش باز غدتمام، اوئت میں تشریح الافلاک باخیات توشجید، سبعد شداد، شرح چھمنی علم کلام میں شرح عقا توشعی خیال شرح مواقف میر زابد حقا کد جلالی، عقیدہ حافظ۔

جدیدعلوم کی جرت آگیز فتوحات کے پیش نظریہ کتب تصداورنا کافی بی نیس محن فرسودہ نظریات اور یا ال انکار پر مشتل ہیں۔ ان میں جس طبیعیات کو پر حایاجانا ہے وہ صدیوں سے داستان پاریند بن چک ہے۔ آج کل ریڈیائی دور بینوں سے عظم نظام سادی مشتف ہوئے ہیں ان کے مقابلے میں قدیم بیت کی کا نتات گڑیا کا محر معلوم ہوتی ہے۔ درس نظامیہ کا عظی حسدزیادہ تر متروک نواشراتی افکار پر منی ہے۔ چنا نچدالل ظاہر کواس بات کا

علم تك بيس كرفزالى كے زمانے سے لے كرآئ تك قلف، بيت، طبيعيات، نفيات، مابعد الطبيعيات، كيمشرى، علم الانسان، علم تشرّئ الإبدان وغيره بي كيے كيے انتظاب برورا كشافات بو يكي بي انتظاب برورا كشافات بو يكي بي اوران اكتشافات نے كس طرح انسانى معاشرے كى سياى، عمرانى، على اور اقتصادى قدروں كو يكسر بدل ديا ہے۔ اہل ظاہر قدرة جديد علوم كى تحقيقات كو قبول كرنے سے معذور بيں اوران كو طومار الحاد و زعرقہ كہركري الذمه بوجاتے بيں۔ مثال كے طور برسيد ايوالاعلى مودودى صاحب فرماتے بين: 1.

"اسلام على ايك نشاة جديده (Renaissance) كي ضرورت ب-یرانے اسلام مفکرین اور مختفین کا سرمایہ اب کام نیس دے سکتا۔ دنیا اب آ کے برھ چی ہے۔اس کواب آلٹے یاؤں ان منازل کی طرف لے جانامکن تبیں ہے جن سے وہ چھ سو برس پہلے گذر چی ہے۔علم وعمل کے میدان میں رہنمائی وی کرسکتا ہے جودنیا کوآ کے کی طرف چلائے نہ کہ یکھے کی جانب۔ لبدااب اگراسلام دوبارہ ونیا کا رہنما بن سکتا ہے تو اس کی بس میں ایک مورت ہے کہ سلمانوں میں ایے مقر اور محقق پیدا ہوں جو قر ونظر اور محقق واكتفاقات كى قوت سے ان بنيادوں كو دُحاديں جن يرمغرنى تهذيب كى عارت قائم ہوئی ہے۔ قرآن کے بتائے ہوئے طریق فکرونظریر آثار کے مثابدے اور حقائق کی جیتو سے ایک نے نظام قلند کی بنا رکھیں جو خالص اسلامی قرکا بیجه بور ایک تی حکمت طبیعی (Natural Science) کی عمارت اشاكي جوقرة ن ك والى موكى داغ على يرأهد المحدان تظريد كولور كرالني نظرید بر فکرو جحقیق کی اساس قائم کریں اور اس جدید فکر و جحقیق کی عمارت کو اس توت سے اٹھا کی کروہ تمام دنیا پر جھاجا کیں اور دنیا میں مغرب کی مادی تهذيب كى بجائے مقانى تهذيب جلوه كرمو"

بداندازنظرایک خطیب کا ہے مفکر کانین ہے۔جدید سائنس کورڈ کرنے کے بعد سیدصا حب کو جا ہے تھا کہ وہ اس داغ بمل کا محققانہ جائزہ بھی لیتے جس پر وہ ایک نئی نجرل سائنس کی عمارت اٹھانا جا ہے جیں اور یہ بھی ثابت کرتے کہ موجودہ سائنس کے نظریات واکشافات خلاف قرآن اور طحدانہ ہیں اور پھرسید صاحب قرآن کی ڈالی ہوئی داخ بیل پر
ایک ہے ظلفہ اور ٹی سائنس کے قیر کرنے کا کام دوسروں پر کیوں چھوڈر ہے ہیں۔ وہ ہم اللہ
کریں، اور سلمانوں کے لئے ایک ٹی سائنس اور نیا ظلفہ ایجاد کریں۔ ٹی الحقیقت سید
صاحب کی تحریر مغالط آفرین ہے۔ نہ موجودہ سائنس قرآن کے خلاف ہے اور نہ قرآن
سائنس یا فلفے کی کتاب ہے جس پر کسی ٹی طبیق حکمت یا فلفے کی بنیاد رکھی جا سکے۔ قرآن
تہذیب اخلاق اور معاشرتی انساف تائم کرنے کے لئے نازل ہوا تھا۔ مشکلمین نے اس کے
اصل متعد کوفراموش کر دیا ہے اور اسے سائنس اور قلفے کی کتاب ہیں تیدیل کرنے کی کوششیں
کرتے رہے ہیں۔ ایک اور چگرسید صاحب فرماتے ہیں:

" گراسلام ہے کہاں؟ مسلماتوں علی شراسلائ سیرت ہے، شراسلائ افلاق، شراسلائ افکار ہیں، شراسلائ سیرٹ۔ حقیقی اسلائی روح شران کی مسیمدوں علی ہے، شرفانقا ہوں علی۔ علی زعرگ ہے اسلام کا ربط باتی تمیں رہا۔ اسلام کا قانون شران کی شخصی زعرگ علی نافذ ہے شراجا گی زعرگ علی۔ تمرن وجھڈ یب کا کوئی شعبہ ایسا نہیں ہے جس کا تقم سیجے اسلائی طرز پر ہو۔ الی طالت علی دراصل مقابلہ اسلام اور مغربی تہذیب کا نمیل ہے بلکہ مسلمانوں کی افروہ، جامداور ایسماعہ و تبذیب کا مقابلہ ایک تھڈ یب ہے جس علی مقابلہ کی افروہ، جامداور ایسماعہ و تبذیب کا مقابلہ ایک تھڈ یب ہے جس علی مقابلہ کی الی مقابلہ کا حالت کی مقابلہ کا کا میں مقابلہ کا کا میں مقابلہ کا کا میں ہور ہا ہے۔ اسلی نا میاوی مقابلہ کا جو نتیجہ ہوسکتا ہے وہی گا ہم ہور ہا ہے۔ مسلمان ایسیا ہور ہا ہے۔ ان کی تبذیب کا مقابلہ کی تبذیب

اس وی جوداور ہے حی کے حالت میں ایسے محققین ادر مقرین کے پیدا ہونے ک
کیا توقع کی جاستی ہے جو کسی نی سائنس یا کسی نے قلفے کی تاہیں کریں گے۔ یہ بات بھی
قائل خور ہے کہ جدید مغربی تہذیب میں زعرگی، حرکت، روشی ، عمل اور گری عمل کہاں ہے آئی
ہے اور مسلمانوں میں افر دگی، جود اور پسماعری کے اسباب کیا ہیں۔ ظاہراً جدید مغربی
تہذیب میں حرکت اور گری عمل اس آزادی قلرونظراور جوش تحقیق و جس کا شرو ہے جس سے
ائل مغرب احیاء العلوم کی تحرکی کے ساتھ روشتاس ہوئے تھے اور مسلمانوں کے جود اور
افسردگی کا سبب صدیوں کی اعظی تعلید اور عقلی و قلری تا بنگی ہے جس نے ان کی قلری

صلاحة و سر کوسلب کرایا بے اورجس کی ذمد داری پدرجداو لے احیائی متکلمین پر عاکم ہوتی ہے۔
ایک اور مقام پر اسلام کی تعریف کرتے ہوئے سید صاحب جوش خطابت میں فرماتے ہیں کہ

آفاب اور ماہتاب اور تمام اجرام ساوی مسلمان ہیں ۔ لیکن جب وہ کرہ ارض پر نگاہ ڈالنے ہیں
تو آئیس نہ کہیں اسلام دکھائی دیتا ہے اور نہ کسی مسلمان پر نظر پر تی ہے۔ یا در ہے کہ فد ہب پر
علوم کی بنیا در کھنے کا تجربہ و نیا ہے اسلام میں پہلے بھی ہوچکا ہے اور نا کام رہا ہے کیونکہ ہر عالم
اور ہر فرقے کا جمہد قرآئی آیات کی تاویل اپنے تخصوص مقیدے کے مطابق کرتا تھا جس کا
نتیجہ بیہ ہوا کہ آیات کی ترجمائی کے ساتھ ساتھ علوم کی تشری اور ترجمانی بھی بدتی کی اور ملانہ
کسی شری مسئلے پر شخل ہو سکے ، نہ کسی علی نظر بے پر ، اور مایوس ہو کر شخصیتی علوم کی تالفت کو اپنا
شعار بنا لیا۔ مولا ناشیل نعمائی کسے ہیں :

"مسلمانوں شی علوم کی بنیاد قد بسب کی زشن پررکی گئی تھی اوراس کا لازی بنیجہ بیٹھا کہ قد بھی پیٹواؤں کی اجتہادی، اکیں جدحرر شرش کریں علوم بھی اُن کا ساتھ دیں۔ ای وجہ سے مملکت اسلامی کے ہرگوشے شی رہ رہ کر قلیفے کو صدے اُٹھانے پڑتے تھے۔ مفتقہ باللہ عباسی نے جو 279 مدجی تخت تھیں ہوا پہلے بی سال فرمان نافذ کیا کہ کتب فروش قلیفے کی کتابیں نہ بیجے یا کیں۔ علیم این رشد کوائی قلیفی تھنیفات سے اس لئے خود الکار کرنا پڑا کہ خاندان عبد الموس نے اس جو رائی کر کا بیاں روا کہ خاندان عبد الموس نے اس جو ہراس کوقید کر دیا تھا۔ ای خاندان کے ایک فرمال روا نے جس کانام مامون تھا تھیم این حبیب کوئل کرا دیا۔ سلطنت عبانہ بھی بھی ایک حبیب کوئل کرا دیا۔ سلطنت عبانہ بھی بھی ایک منتی صاحب نے قلیفہ کا درس بند کرا دیا۔ سلطنت عبانہ بھی بھی

سیدابوالاعلی مودودی غالبایہ جائے ہیں کہ سائنس اور ظفہ کو بھی فتھا ہ کی تزاع باہم
کے رحم وکرم پر چیوڑ دیا جائے اور وہ جب بھی موقع پا کیں سائنس دانوں اور فلاسفہ کی گرد نیں
ماردیں اور ان کی تصانیف کو نذر آئش کرتے رہیں۔ لیکن یہ بات سید صاحب تک محدود تیں
ہے۔ متعلمین اور فتھا شروع سے سائنس اور فلفے کو علم کلام کی کنیز بنانے پر امراد کرتے رہے
ہیں اور ان کے مستقل مقام کو تعلیم کرنے سے خوف کھاتے رہے ہیں۔ بھی اسباب تفے جن کی
بنا پر مسلمان محکاء اپنے نظریات کا اظہار آزادی سے شرکہ پائے اور تحقیق علمی کے کام کو آھے نہ

بڑھایا جا سکا کہ علمی دنیا جی آزادی رائے کے بغیر کمی حتم کا انکشاف و ایجاد نامکن ہے۔ اس طویل وہی استبداد نے اسلامی معاشرے جیں نہ صرف علمی تحقیق و تجسس کے جوش اور ولو لے کو سرد کر دیا ہے بلکہ خرد پہندول (Intellectuals) کا بھی خاتمہ کردیا ہے۔

نی زمانداس بات کی اشد ضرورت ہے کہ دنیا ہے اسلام بیل تختیقی علوم کا مستقل متام صلیم کیا جائے اور آخیس علم کلام کے تعرف ہے جائے جات دلائی جائے کی تکہ فہ ب اور مائنس کے میدان عمل جدا جدا ہیں۔ مسلما توں کی موجود و معاشر تی زبوں حالی اور علی سماعدگی کو دور کرنے کے لئے علوم جدیدہ کی تخصیل از اس لازی ہے۔ دور عبایہ کے مسلما توں نے معاصر علوم وفتون کی تخصیل نہایت ذوق شوق سے کی تھی اور شنکرت، بینائی، مسلما توں نے معاصر علوم وفتون کی تخصیل نہایت ذوق شوق سے کی تھی اور شنکرت، بینائی، مریانی اور پہلوی سے استفادہ کرتے وقت یہ بھی نہیں سوچا تھا کہ وہ کفاروا خیار کے علوم ہیں اور فدیب اسلام کے متافی ہیں۔ ان علوم کے اخذ واکتباب کے بعد مسلما توں نے تا علی قدر اکتباب کے بعد مسلما توں نے تا علی قدر اکتباب سے بعد مسلما توں نے تا علی قدر اور قلف سے فائف ہونے کی کوئی محقول وجہ دکھائی نہیں دی ہے۔ تمارا سوچا سمجھا ہوا عقیدہ ہے کہ مسلماتوں کی کم سوادی اور ہے جس کا سب سے بڑا سب یہ ہے کہ ان کا اعتاد عمل وفرد پر کے مشارور کے کے لئے اسلامی مما لک بھی تحریک خودا فروزی کی سے انتھ جمی کے اس اعتاد میں اس کے مرسیزہونے کے لئے مشارور کی کی شرورت ہے تمارے خیال بھی اس کے مرسیزہونے کے لئے مشارحہ ذیل سے انکار موالی لازی ہیں:

2-اس مقصد کی لئے فقہا اور متعلمین کے اس وجی تسلط کا خاتمہ ضروری ہے جس نے عقلی حقیق کے تمام سر وجیئے خلک کر دیے ہیں۔ ان حضرات کی باہمی نزاعوں نے اسلام کو بازیج اطفال بنا دیا ہے۔ قرآن کی تغییر وتر جمانی ہیں بدلوگ اپنے مخصوص عقا کد کو داخل کرتے ہیں اور کہتے یہ ہیں کہ قرآن یہ کہتا ہے۔ کویا یہ قرآن ناطق ہونے کے مدی ہیں۔ چوشی ان کی ذاتی رائے سے اختلاف کرے اُسے قرآن کا مخالف کہہ کر کفر وفق کے فتووں سے جرباراں کرتے ہیں۔

3 پرانی کابوں میں جدید نظریات کا کھوج لگا فعل عبث ہے۔ اس سے قود اطمینانی اور فقر بے جا کی پرورش ہوتی ہے اور لوگ عقمت رفتہ کے تصور میں اس درجہ کمن رہے ہیں کہ علی تحقیق کو غیر ضروری بھنے لگتے ہیں۔ ہمارے ہاں اس بات کی ذمہ داری اقبال پر عاکم ہوتی ہے۔ اُن کی بیروی میں بر کسال کے مرور محض کو این حزم کی تالیفات میں اور لاکٹر مارکن اور الگو فٹر کے نظریات کو این مسکویہ کی فوز الاصغر اور روی کی مشوی میں ڈھونٹر نے کی معقب کوششیں کی جا رہی ہیں۔ اس حم کے دائوے کرتے وقت یہ حضرات اتن زحمت گوارا نہیں کرتے کہ ان فلاسفہ کے نظریات کا نظامی اور شخصی مواز نہ کریں۔ مالم رواداری میں اس تو ج کے دائے ہیں اور فرض کر لیے ہیں کہ شخصی کا حق اوا ہوگیا ہے۔

4 علوم وفتون کو کفروائیان کے معیار پر جانچنا غیر ضروری ہے کیونکہ علوم وفتون کا فریا فاس فیس ہوتے اور تمام توج انسانی کا مشتر کہ سرمایہ سمجھے جا سکتے ہیں۔ ایالوکا مجمد ہو یا اسطور کے ستون، اجتماع کے دیواری فقوش ہوں یاسسائن گرے کی جہت کی تضویر ہیں، الحمراء کا شیروں والا والان ہو یا کیوٹو کا بدھ کا مجمد، شیسپیز کی رویو جو لیٹ ہو یا امرؤ القیس کا شیروں والا والان ہو یا کیوٹو کا بدھ کا مجمد، شیسپیز کی رویو جو لیٹ ہو یا امرؤ القیس کا تصیدہ، افلاطون کی جبوریہ ہو یا بدھ کی دھا پر سیلو کے گیت ہوں یامرزا غالب کی فرلیں، تان سین کی درباری ہو یا باخ کا فقہ سب توج انسان کو بلاتغریق ملک وقوم اور تد ہب وطت ہیں ہے۔

3۔ شوفیہ کی خرد دشتی کا طلسم جاک کیا جائے کہ یہ چیز اسلامی ممالک علی علوم جدیدہ کی اشاعت میں بری طرح حائل ہوری ہے۔ شوفیہ جی حقیقت کے لئے عش وخرد کی بجائے کشف دوجدان سے رجوع لائے پر احرار کرتے ہیں اور اس معنزت رسال غلافہی کا باعث ہورہ ہیں کہ کشف دوجدان کوعش دخرد پر فوقیت حاصل ہے۔ اس غلافہی کے از الے باعث ہورہ ہیں کہ کشف دوجدان کوعش دخرد پر فوقیت حاصل ہے۔ اس غلافہی کے از الے کے لئے ضروری ہے کہ وسطے کیائے پر نظری سائنس اور فلنفہ جدیدی اشاعت کی جائے اور عشل دخرد کا محویا ہوا مقام بحال کیا جائے۔

3- تعلیم اس تدر عام کردی جائے کہ کوئی مخض علم کی نعمت سے ہے ہیرہ نہ رہے اس سے جوابر قابل کے تھرنے کا موقع مل جائے گا۔ بالنعل مسلمانوں کے بڑاروں ڈ بین و فطین ہے جوابر قابل کے تھرنے کا موقع مل جائے گا۔ بالنعل مسلمانوں کے بڑاروں ڈ بین و فطین ہے مناسب مواقع میسر نہ آ سکنے کے باحث اعلی تعلیم سے محروم رہے ہیں اور ان کی تخفی

محرومیاں ملّت کی محرومیاں بن جاتی ہیں۔کون کہدسکتا ہے کہ فریب والدین کے فیر معمولی ذہن و دماغ رکھنے واسے بچوں کو اعلیٰ تعلیم کے مواقع بھم پہنچائے جاتے تو ہمارے ہاں آئ کے گئ آئن سٹائن اور پلانک پیدانہ ہو چکے ہوتے۔

7- معاشرے کوعمرانی و معاشی عدل و انصاف کی بنیادوں پر از سر تو تغییر کیا جائے۔ صدیوں کے جا گیر داراند استبداد نے عوام کو ابتدائی انسانی حقوق سے محروم کر رکھا ہے۔ جب تک جبر واستحسال کا خاتہ نہیں ہوگا عوام کی تخلیقی صلاحتیں بردئے کارنبیں آ سکیں گی ندان میں ترقی کا دلولہ پیدا ہوگا۔

گزشتن بارصد بول بن الل مغرب نے جوجرت اگیزر تی کی ہاس کی وجہ
یہ بہل کہ اُن کا ذہن و دماغ اہل مشرق کے ذہن و دماغ سے اُفضل و برتر ہاس کا سبب محض
اللہ ہے کہ احیاء العلوم اور خرد افروزی کی اشاعت سے اُمیس مسلمانوں سے بہت پہلے علم کلام
اور خرد و دشنی کے تعریف سے نجات ل گئ تنی اور نینجاً وہ آزادی آگر و نظر کی لیمت سے بہر و ور
ہوگئے تقد تحرکی خرد افروزی کے ہم میر شیوع سے مسلمان اقوام اب بھی اپنا کھویا ہوا متنام
عاصل کر سکتی ہیں اور اگر وہ بدستور خواب فظت میں مد ہوش پڑی رہیں گی تو زمانہ بہر حال
اُنھیں ان راہوں پر چلنے کے لئے مجبور کرنے والا ہے جن پر چلنے سے وہ اب تک کریز کرتی

# Jurat-e-Tehaid

# تقريحات

#### 1- این رُشدیت:

ازمدوسلی بی اعراس کے مشہور قلنی این رشد کے افکار مغربی مما لک بی عام طور

عرائع ہو مجے تھاس کے مسلک فکر کو این رشد سے اور اس کے پیرو دک کو این رشدی کہنے

نگے۔ این رشد کے اس تظریہ نے عاص طور سے اہل مغرب کو متاثر کیا کہ صدافت دو گونہ

ہے۔ قلینے کی صدافت اور نہ ب کی صدافت این رشدی صدیوں تک پیری اور اطلالیہ کی

دانش گاہوں بی اس بات کا درس دیتے رہے کہ نہ بب اور قلینہ کے جھائی کیاں ابہت

رکھتے ہیں۔ نیج تا قلینے کو نہ ب کی غلامی سے نجات حاصل ہوئی۔ فرانس بیکن نے تطفی طور پر
قلینے کو نہ ب سے جدا کر دیا۔ اس کے بعد قلینے کا مطالعہ بحثیت ایک مستقل بالڈ اے موضوع کے ہوئے و نگا جس سے جدا کر دیا۔ اس کے بعد قلینے کا مطالعہ بحثیت ایک مستقل بالڈ اے موضوع کے ہوئے دئی جموار ہوگئی۔

کے ہوئے دگا جس سے اہل مغرب آزادی فکر و نظر سے دوشتاس ہوئے اور مائنس کی ترقی

#### 2- اسميت

اس کی رو سے وحدت اصل ہے کثرت کفن اعتباری حیثیت رکھتی ہے کثرت پندی چی ک رو سے اشیاء ایک بی اصل کی فروع نہیں ہیں بلکہ مختلف النوع ہیں۔ سپیع زاء فلاطیوس، فتکر، این عبلی اور برگسال کے نظریات احدیت کی مختلف صور تیں ہیں۔ احدیت

من دُوكَى 1 يا كثرت كے لئے كوئى مخوائش تيس ب- ويدانت كى أدويتا (دو ند موما) احديث ى كى ايك صورت ہے۔ بركسال صرف مرور تحض 2 كوفقتى سجعتا ہے۔ فلاطيوس كہتا ہے ك تمام کا نتات کا اشراق ذات بحت (ذات محض یا ذات احد) بی سے ہوا ہے۔ ابن عربی کے ہاں وجود حقیقی ایک ہے کثرت تھن اعتباری ہے۔ سینوز ابھی رواقصین نے کی طرح وحدت وجود كا قائل ہے۔مثالیت 4 پیندوں كی احدیت میں نيچر كی حقیقت ذہن كی حقیقت میں ضم ہو جاتی ہے۔احدیت سامی غرابب موسویت، عیسائیت اسلام کے الہیاتی تصور کے منافی ہے کدان میں خالق و تلوق کی دُولی اسای حیثیت رمحتی ہے۔

#### 3- اراویت:

كانت نے كما تھا كر حقيقت كا ادراك علمكن ہے۔ شو ينهائر نے كما كداراده وى ى حققت ہے۔اس سے ارادیت و ک تحریک کا آغاز ہوا۔ جس نے فقے، برگسال، جمر، ویوی وغیرہ کے افکارکومتار کیا۔ شوینہار کے خیال میں آفاقی اور اندھا ارادہ ہر شے کا سبب ہے اور كائنات كالكليقي اصول ہے۔ ينظريه ظاہرا مثاليت على كى ايك صورت ہے۔ شو پنهائر ارادے كمقالي على على وخرد كو حقير وصغير جمتا ب-بدهك بعدات توطيول كاسب بردامام سمجاجاتا ہے۔وہ کہتا کرز تدہ رہنے کی خواہش عی انسان کے آلام ومصائب کا سب ہاور انسان توالدو تاس کورک کرے عی ارادہ حیات کو تلست دے سکتا ہے۔

#### 4- ارتقائيت:

قلفہ ارتقاء کو ارتقابت ہے کہا جاتا ہے۔ ارتقابت کے تمن نظریے معبور ہیں۔ (1) صوفیانہ (2) سائنس (3) فلسفیاند-صوفیاندنظریہ سکندریہ کے تواشراتی فلسفی فلاطیوس نے شرح وسط سے پیش کیا تھا۔وہ کہتا ہے کہذات بحت سے پہلے مقل کا اشراق ہوا کہ لنس کا اور پر مادے کا۔ بیتزل یا مجلی (Emanation) ہے۔ روح انسانی کشف ومرا تبہ کے طفیل مادی علایق سے نجات یا کر دوبارہ اسینے مبدہ حقیقی کی طرف بندرت صعود کرتی ہے حتی کہ اس سے متحد ہو جاتی ہے تنزل وصعود کا بدار نقائی خیال مسلمان صوفیہ نے نواشراقیت ہی ہے اخذ کیا تھا اس كى ترجمانى اخوان الصفاء ابن مسكوبياورجلال الدين روى نے كى ہے۔

Idealists 4 Stoles 3 Duration 2 Duality 1

دوسرا تظریدسائنی ہے جولا مارک اور ڈارون سے منسوب ہے۔اس کا مرکزی خیال بہے کہ ذی حیات محلوقات میں لا منائی تنازع للبقا جاری ہے۔ جو ذی حیات مبعی ماحول سے موافقت پیدا کر لیتے ہیں وہ زعرہ رہتے ہیں باتی مرجاتے ہیں۔علمائے ارتقاء اس عمل کو بقاء اسلح كانام دية يں۔مرور زماندے جب طبيعي ماحول بدل جاتا ہے تو جاعداروں كے لئے ضرورى ہوجاتا ہے کہ وہ اس سے موافقت پیدا کریں یا ایک نوع سے دوسری نوع میں تبدیل ہوجا تیں تاكدوه بدلے ہوئے ماحل ميں زعره ره عيس-اس عمل كوائتاب طبيعي كها حميا ہے اس كا مطلب یہ ہے کہ فطرت اُن خصائص کو فتخب کر لیتی ہے جو انواع کی بقاء کے لئے ضروری ہوتے ہیں۔ اس نظریے کی زوے انسان حوال سے تعش ایک درجہ بلند تر ہے ڈارون کہتا ہے کہ انسان آسان ے گرا ہوا معصوم فرشتہیں ہے بلکہ حیوانات کی صف سے اٹھا ہوا حیوان ناطق ہے۔ دُارون طلق آدم، مبوط آدم مشيت خداويري، البام نبوت وغيره كا قائل بيس بهد

ارتقاء کا تیرا نظریہ ظلمیانہ ہے جو برگسال کے ارتقاء تطبقی اور لاکٹ مارکن اور

الكوغر كارتفاء يروزى لى صورت على مدون موا ب-

رکسال کے خیال میں جوش حیات (Elan Vital) ممل ارتقاء کی محرک ہے جس کے بغیر ارتفاء کا تصور تا قابل قہم ہے بی جوشش حیات شور حیات بھی ہے۔ حیات کی خصوصیت بہے کہ وہ ایک مسلل علیق عمل ہے۔ ہرزعہ مض علیق کرتا ہاس کا زعرہ رہنا عل ال بات كا جُوت ب كرو و فحليق كرد باب يركسال" ارتفائ فليق" عن كبتا ب:

"ايك باشعور فض زعره إلى التي كداس مى تغيرواقع مور با باور

تغير پھلى كى جانب مور باہے ۔ پختہ مونا كوياملل كليق كرتے رہتا ہے۔" يركسان عمل يرائ عمل كا قائل ب اور فكروتدير كو ب سود، جام، افلاطوني، ریاضیاتی، میکانکی، منطقی اور عقلی کہد کر اس کی تفخیک کرتا ہے۔ برٹرغرس کے خیال میں مہی بات بر سال کے نظام فکر کا کمزور تریں پہلو ہے۔ کیونکے عمل برائے عمل بھی بار آوراور نتجہ خز ٹابت بیں ہوتا عمل کے ساتھ فکروتد برکا ہوتا ضروری ہے جس کے طفیل عمل معنی خیز بتا ہے اور سرسبز ہوتا ہے۔ بر مسال کی کا نات حرکی اور تغیر پذیر ہے۔ وہ کہتا ہے کہ کا نات کاعمل ارتقاء تحلیق ہے۔مرور بھن ہے جس میں نئ نئ اشیاء ظاہر ہوتی رہتی ہیں۔انسان میں تخلیقی توت روز

یروز مادے کے تقرف ہے آزاد ہوری ہے۔ بنی ٹوع انسان کودہ شہواروں کے رسالے سے
تھیمہ دیتا ہے جو بے تخاشا کھوڑے مارتے ہوئے آگے بڑھ رہے ہیں اور راستے کی ہر
رکادٹ کورو کرتے ہوئے جارہے ہیں۔ یہ بات اسے پریشان نیس کرتی کرآخران شہواروں
کی منزل کیا ہے کیونکہ برگسال مقاصد ہے اعتبانیس کرتا۔ اس کے سارے قلفے کا اصل اصول
یہ ہے کہ حیات تغیر پذیر اور تخلیق ہے۔ مادہ جوشش حیات کے راستے میں حراجم ہوتا ہے جے
تہرس نہس کرکے وہ اُس پر عالب آجاتی ہے۔

برگسال نے پہنر کے تصور زمال اور نیوٹن کی میکا عکیت پر نقد تکھتے ہوئے اپنا تظریہ ارتفاع تخلیقی مرتب کیا تھا۔ سیموئنل الکوغر اور لائڈ مارکن نے ایک قدم اور آگے بڑھایا اور ارتفاع بروزی کا نظریہ چیش کیا۔ لائڈ مارکن نے میکا عکیت اور غایت کے درمیان مفاحت پیدا کرنے کی کوشش کی۔ اس کے خیال میں دوقو تیں ممل ارتفاء میں سرگرم ممل ہوتی ہیں۔ ایک وہ جوقد یم اعمال کو جاری رکھ کر آئیس ارتفاء کی طرف لے جاری ہے اور دوسری وہ جس سے نے شق مظاہر زُونما ہورہ ہیں۔ پہلی سے بیٹی سے بیٹی سے بیٹی سے ایک طبور ہوتا ہے اور دوسری سے بیٹی سے بیٹی سے بیٹی سے بیٹی سے ایک طبور ہوتا ہے اور دوسری سے بروز (Emergent) کا۔ پہلی ڈارون اور پہنر کے افکار کا متبجہ ہے اور دوسری ان اثرات کا شمرہ ہے جو لائڈ مارکن نے برگسال کے ارتفاع تی تھے۔ لائڈ مارکن نے برگسال کے ارتفاع تی تھے۔ لائڈ مارکن نے برگسال کے ارتفاع کے خیرعلمی اصطلاح ہے۔ بعد میں بروز کو جا بات کر رئے کے لیے اسے تو دیجی غیرعلمی مغروضات کا سہارا لیمنا بڑا۔

یش کیا تھا الکویڈر نے زمان کو مکان سے نجات دلانے کی کوشش کی تھی اورمرور تھن کا تصور پیش کیا تھا الکویڈر نے زمان کو مکان کا رنگ دیا تا کہ اس پر سیح جریان (Continuity) کا اطلاق ہو سکے۔ وہ کہتا ہے کرسی جریان ای وقت مکن ہوسکا ہے جب مکان زمان میں نفوذ کر جائے۔ الکویڈر کے خیال میں عالم کا ارتقاء ہموار عمل سے ہوا ہے اور اس میں کہیں بھی نوری طور پر جست (Jump) پیدائیں ہوتی۔ وہ کہتا ہے کہ زمان مکان کی حرکت سے جروی تغیرات وحرکات کا ظہور ہوا۔ اس تغیر وحرکت سے زعر گی کا ظہور عمل ارتقاء کے ذریعے ہوا تھا۔ حیات مادے کی ارتقاء ہوا اور ذہن سے بردا نیت کا بروز موگا۔ ارتقاء کے دوری کا عرائی کا ارتقاء ہوا اور ذہن سے بردا نیت کا بروز موگا۔ ارتقاء کی وزئی کا مرکزی خیال ہے کہ خدانے کا خات کو خلق ٹیس کیا بلکہ کا خات اپنے ارتقائی عمل سے خدا کی تخلیق کر رہی ہے۔

#### 5- تصوف:

لفظ تصوف كا احتقاق بعض الل علم نے يوناني زبان كے لفظ سوف (الغوى معنى واتش وخرد) سے کیا ہے لین فی الاصل بیلفظ 'موف' سے مشتق ہے جوزمّاد کے پہنے کا ایک کمرورا اُونی کیڑا تھا۔تصوف وعرفان کا تصور بوا قدیم ہے۔طوالت کے خوف سے ہم یہاں سلمانوں کے تصوف کے ذکر پر اکتفا کریں مے کہ تالیب زیر نظر جس ای کا ذکر آیا ہے۔ مسلمانوں کے اخلاقی تنزل کے دور میں ذہبی پیٹواائی ابلے فری اور و کان آرائی کے لئے بدنام ہو سے تے اور قد ب حض رسوم عبادت کی ظاہری یابندی بن کررہ کیا تھا۔الل ول كويد بات ناكوار كزرى \_ان كاعقيده تقاكه ندجب كامقصد اولي ول كاتصفيه باوريكى ظاہری رسوم عبادت کی بابندی سے زیادہ باطن کی اصلاح پر مخصر ہے چتا نچہ امل ظاہر ملاول ك مقابل من الحي الل باطن كمن كل مسب سے يملے ابو باشم كوفى (متوفى 776ء) كوموفى كهدكر يكارا كيا-اس كے بعد الل باطن عام طور صوفى كبلانے لكے- يد بات قائل ذكر ہے کے تصوف کی نشوونما خراسان میں ہوئی تھی جو کسی زمانے میں بدھ مت کا بہت بردامر کر تھا۔ چنانچہ بیامر چنداں جرت کا باعث نہیں ہے کہ خراسان کے صوفیہ زاویہ سینی اور عزات کریلی پر زوردية تقداياتيم اين اديم (م 777ء) كوفراسان كد دستان تصوف كاباني سمجها جاتا ہے۔ان کی تعلیمات کی اشاعت ان کے ایک شاگرد شفیق بخی (م 810ء) نے کی جھول نے توكل يرخاص طور سے زور ديا۔عبداللہ بن مبارك (م 797ء) نے كتاب الزيدتكسى۔احمد بن خزروية في (م 854 ء) ابوعلى صادق بخي (م812ء) اور ابواكن توري خراساني (م 907 ء) خاص طورے قابل ذکر ہیں۔ ابواکس ٹوری کا قول ہے کہ خدا تک رسائی عاصل کرتے کے لئے کشف کا دائن تھا منا ضروری ہے۔ یکی بن معاذ بخی (م867ء) کے ہال حسن ازل اور عشق حقیقی کا تصور ملتا ہے۔ ابو بکر شبلی خراساتی (م 946ء) کا قول ہے کہ ماسوا اللہ سے دل کو پاک کر کے اللہ سے رجوع لانا جا ہے۔ اُنھوں نے بدھوں کی طرح عبیں دم پر بھی زور دیا تھا۔ ابوسلیمان الدارانی کہتے تھے کہ اللہ کا وصل صرف مستی اور استفراق بی ہے میسر آسکتا ہے۔معروف کرخ پہلے عیسائی تھے مسلمان ہوئے تو تصوف کا راستہ اختیار کیا۔ رہیا نیت میں غلو كرتے تھے الحيس مخور ألوبيت كہا كيا ہے۔خراسان سے عراق اور مصر مي تصوف كى اشاعت ہوئی۔اکٹرصونیہ بھی نٹراد تھے۔حارث بن اسد الحاسی کے شاگر دجنید بغدادی نے

احتساب نقس کی ایمیت واضح کی اور کہا کہ ازخود رفتی الہامی حالت ہوتی ہے۔ جس میں مجوب از لی سے بلاوا سط تعلق پیدا ہوجاتا ہے ابوافیض ٹوبان عرف ذوالنون مصری کہا کرتے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا اتحاد صرف وجد و حال سے ارزائی ہوا کرتا ہے۔ مسلمانوں میں ان سے نظریاتی اور فلسفیار تصوف کا آغاز ہوتا ہے۔ آنھوں نے اور رابعہ بھری نے مجبوب حقیق کے عشق میں پر جوش اشعار کھے۔ بایز یہ بسطای (م 1956ء) صاحب حال تھے۔ ان کا ایک قول ہے "خدا میں بول۔ میرا جلال کیماعظیم ہے۔" وہ مجوی الاصل تھے۔ انھوں نے تصوف میں ناکی منزل کا اصافہ کیا جومر بیخا بدھوں کے نوان کے صدائے بازگشت ہے۔ الحاکم ترفدی (م 1933ء) نے اصافہ کیا جومر بیخا بدھوں کے نوان کے صدائے بازگشت ہے۔ الحاکم ترفدی (م 1933ء) نے کہا کہ اولیاء کی بھی الی شخ کی الدین این کہا کہ اولیاء کی بھی الحق کے مراحل معین عربی نے آخی سے اخذ کیا تحاد را ہے تا ہے کو خاتم الاولیاء کہا تھا۔ اب سلوک کے مراحل معین ہو بچکے تھے۔ (1) شریعت (2) طریقت (3) معرفت یعن اس بات کا انکشاف کہ ذات حق موجوب از لی ہے۔ (4) حقیقت یعن فاتی اللہ کی منزل۔

جمی الاصل صوفیہ بیل حبیب مجمی اور حین بن منصور طائ خاص طور ہے مشہور ہوئے۔ حسین بن منصور طائ ہے متعلق قیاس غالب بیہ کدوہ باطنیہ اسا عیلیہ کے سلخ تھے۔ انھوں نے باطنیہ کے حلول، شخ ارواح اور اوتار کے تصورات تھو ف بیل داخل کے ۔لوگس کو ہوٹو کا نام دیا اور کہا کہ بیطاق آ دم سے پہلے موجود تھا اور بی کا نات کی بھوین کا اصول اوّل ہے۔ ناسوت اور لا ہوت کی تراکیب وضع کیں اور کہا کہ لا ہوت آ دم بن کرنا سوت بیل واقل ہوا تھا۔ شخ کی الدین ابن عربی نے حلاج کے ہو ہو کو حقیقت الحقائق، عقل اوّل، روح الاعظم، اصول العالم، قطب الاقطاب، آ دم حقیق، البرزخ، انسان کال کے نام سے پھارا اور کہا الدین المن میں ہوئے کہا تھا تھے ہوگا واور وہی آج بھی اسے بھارا اور کہا کہ الاصل بیر حقیقت المحمد میں ہوگا تات کی تھوین کا یا عث ہوگی اور وہی آج بھی اسے برقرارو بحال رکھے ہوئے ہوئے ہو اور اس کی حرکت وگردش کا سب ہے۔حلاج کے تصورات اور تو قاطونیت کے امتزاج سے ابن عربی نے اپنا نظریہ وصدت الوجود مرتب کیا جس کے اساس انکار واصول درج ذیل ہیں:

1- وجود بالذات حق تعالی ہے۔ ماسوا اللہ کا وجود بالعرض ہے۔ 2- وجود عین ذات و حق ہے۔ 3- وجود عین ذات و حق ہے۔ 3- اعیان ٹابتہ فیر محلوق ہیں۔ 4- کوئی شے عدم سے وجود میں نہیں آ سکتی۔ 3- انسان محبور محف ہے۔
 3- انسان محبور محف ہے۔

وحدت الوجود كايينظريه حلاج كے حلول يراضاف ب-حلوليد كا خيال ب كه خالق محلوق سے الگ ہے کوا س میں طول کے ہوئے ہے۔ وجودید کا اتحادید بھی کہتے ہیں۔ان کے خیال میں کا کات میں خالق ہے۔ نظریہ وحدت الوجو دکی اشاعت صدرالدین تو نوی، عبدالكريم الجملي عراقي ، ابن الغارض اور مولوي جلال الدين زوى نے برے جوش وخروش سے ک- ہندوستان میں چشتہ نے اسے ہر کہیں پھیلا دیا۔ مرور زمانہ سے تصوف کی تحریک نے جو تعفيه اخلاق كى ايك كوشش تحى با تاعده قلف كى صورت اختيار كرلى اوراس مى اشراق، سريان، مجل اورتصل وجذب کے عالص تو فلاطونی نظریات دخیل ہو گئے۔

12 ویں صدی عیسوی علی صوفیہ کے فرقے عمودار ہوئے۔ ال عل قادر سے سمروردید، چشتید، مولوید اور عش بندید مشبور بوئے۔ صوفید نے برکبیں ای خانقابی اور زادیے قائم كے اور بيرى مريدى كورواج ديا۔ مما لك اسلاميد ش ايك مدت سے تصوف كى تحريك زوال يذريه والى ب-

موفيدك ابتدائي حادات ابولفرسراج (م 988ء) كى كتاب اللمعد اور ابوطالب كى ك قوت القلوب من ملتے ہيں۔ ابوعيد الرحمٰن سلى (م 1021 ء) نے موفيد كے سوائح ميں طبقات السوفيالسى جے سائے ركھ كرعبداللدانسارى نے فارى شى صوفيد كے حالات لكھے جامى تے تھات الائس می عبداللہ انساری سے استفادہ کیا ہے۔ اصفہانی (م 1038ء) نے حلیت الاوليا ولك جوسوفيد كراحوال ونظريات برايك سخيم كتاب ب\_ايوالقاسم القشيرى (م 072 م) كرسالاورسيدعلى جورى ك كشف الحج ب على خاصى معلومات فراہم ہوتی ہيں۔

6- خردافروزى:1

فلفے کی تاریخ میں خرد انروزی اس تر یک کانام ہے جو 18 ویں صدی عیسویں میں بالینڈ اور قرانس سے شروع ہو کرا کٹر مغربی مما لک میں پھیلی تھی۔ فرانس کے قاموی دیدرو، دی المبر، كندورے، مولباخ، والثير وغيره اس كے علمبر دار مجھے جاتے تھے۔ قاموى عمل وخرد ير كالل اعماد ركعة عنه اورسياسيات عن جرو استبداد، نديب عن زُمد فروشي اور اخلاق عن ریا کاری کے سخت مخالف مصے۔ اُنھوں نے تو ہمات وخرافات کے خلاف جہاد شروع کیا اور دعویٰ کیا کہ معاشرہ انسانی کے تمام عقدوں کو صرف عقل وخرد کی مدوی سے حل کیا جاسکا ہے۔
وہ سائنس کی ہمہ گیراشاعت کے قائل تھے اور کہا کرتے تھے کہ جابر سلاطین نے ابن الوقت لہ ہم پیشواؤں سے لل کرعوام کو خواب غفلت ہیں شلا دیا ہے اور ان کے حقوق خصب کرلئے ہیں اس لئے سلاطین اور نم ہی پیشواؤں کا استیصال ضروری ہے۔ جرمنی ہیں کانٹ نے فرائسیں قاموسیوں کی عقلیت کی مخالفت کا بیڑ ااٹھایا جس سے قلنے ہیں رومانیت نے بار پایا۔ جرمن مثالیت اور قلسفیان رومانیت کے مخالفت کا بیڑ ااٹھایا جس سے قلنے ہیں رومانیت نے بار پایا۔ جرمن مثالیت اور قلسفیان رومانیت کی خالفت کا بیڑ ااٹھایا جس سے قلنے ہیں رومانیت نے بار پایا۔ جرمن افروزی کی تحریک کی ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس نے رجائی زاویہ حیات کو تقویت بخشی اور انسانی ذہن ہیں یہ خیال رائح کیا کہ سائنس کے برکات سے عقل وخرد کی روشی ہیں معاشرہ انسانی کو از سرتوعدل وانصاف کی بنیا دوں پر تھیر کیا جا سکتا ہے۔

7- خردوستمنى:

صوفیہ شروع بی سے عمل وخرد کے دھمن رہے ہیں۔ بینان قدیم کے عارفی، سكندريه كے نواشراتی ہندوستان كے ويدانتي اور عراق وايران كے صوفيہ سب اہل بات يرمنفق ہیں کدانیاتی عقل وخرد ناتص ہے۔ ذات احدیا وجود مطلق یا برہمن میں واصل ہونے کے لے کشف واشراق کو بروئے کارلانا ضروری ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ ظاہر کی آ تھے بند کر لینے عی ے باطن کی آ تھروش ہوئی ہے۔ مراقبے اور سادھی جس دم اور جر دگری سے باطن کی تو تیں بیدار ہوجاتی ہیں۔ عقل عالم مادی میں اسیر ہوکررہ جاتی ہے اور سالکان طریقت کوغول بیابانی ک طرح سید سے رائے سے بھٹکا دیتی ہے۔ غرضکہ تصوف اور خرد دھننی لازم وطزوم ہیں۔ قلفے می خرد دھنی کا آغاز قلفہ کیونان کے دور تنزل سے وابستہ ہے۔افلاطون کے مكالمات من كبيل كبيل فياً غورى عناصر يائے جاتے ہيں ليكن اس كا نظريه امثال خالصتا عقلیاتی ہے۔فلاطیوس نے شدو مدے اس خیال کی اشاعت کی کہ کشف وحال بی ہے ذات بحت تک رسائی ممکن ہو عمق ہے۔عیسائی اورمسلمان صوفیہ کوخرد دستمنی کی روایت تواشرا قیوں عی سے درئے میں ملی تھی۔غزالی نے تصوف کوعقا کداسلامی میں مخروج کر دیا اور دنیائے اسلام میں بیخیال عام طور سے رواج پاگیا کہ عقل وخرد ممرای اور تجروی کا باعث ہوتی ہے۔ جدید قلفه مغرب میں خروشنی کا آغاز شوپنہائر سے ہوا۔ اُس نے عقل وخرد کوائد ھے آفاقی ارادے

کی کنیر قرار دے دیا۔ بیٹے اور برگسال بھی خرد دخمن ہیں۔ برگسال نے فلاطنوس کے تتبع میں کین مختلف الفاظ میں کہا کہ عقل ادراک حقیقت سے قاصر ہیں کیونکہ وہ زمان کو کلڑے کلڑے کرکے دیکھتی ہے۔ اس نے عقل وخرد کو کرکے دیکھتی ہے۔ ہمارے زمانے میں فرائڈ بہت بڑا خرد دخمن ہے۔ اس نے عقل وخرد کو ایٹ ایک مغروضے لاشعور کی غلامی میں دے دیا ہے۔

#### 8- خودى كا فلسفه:

خودى Ego كا قلسفہ جرمن قلفی فیضے نے شرح وسط سے چیش كیا ہے۔ جنگ جینا میں نیولین نے جرمنوں كو فلست فاش دى توان میں سخت بددلى پیل من فیضے نے اپنے ہم وطنوں كوسها را دینے كے لئے بير قلسفہ چیش كیا تھا۔

شوینار نے حقیقت (Reality) کوارادے کا نام دیا تھا۔ فضف اے خودی کہتا ہے اوراے آزادفعلیت تصور کرتا ہے۔اس کے نظریے کے مطابق خودی ایک علیقی اصول ہےاور ہر شے میں موجود ہے۔خودی سرایا حرکت وعمل ہے اور لا متابی فعلیت ہے۔اس خودی سے جو موضوع قعال ہے تاخودی (Non- Ego) معروض (Object) کی صورت میں تکلی ہے تا کہ خودی اس کی تغیر کر سکے۔خودی مطلق انسانی شعور میں جوش عمل پیدا کرتی ہے۔ نظام کا نات خودی عی کی تخلیق ہے اور اس کا مقصد کف سے کے دہ خودی کے رائے می مزاح ہو کراے جدوجد یر آمادہ کرے۔سب سے پہلے خودی کو اپنا شعور ہوتا ہے لیکن علم وشعور کے لئے ضروری ہے کہ کوئی معروض (Object) بھی ہو جے وہ جانے پیچانے نے چتا تجہوہ ناخودی کی مخلیق کرتی رہتی ہے۔خودی کے لئے ناخودی کا وجود ضروری ہے تاکداس کے خلاف محکش کر كمل ارتقاء كوركت دے كے اور اس جدل و بركارے أس من خود آگاى پيدا ہو جائے يہ تقطة نظر بنیادی طور پر مثالیاتی ہے لین اس میں مادے کا وجود بالذات تبیں ہے اور ہر شے کی ساخت وی ہے۔ قصے نے دیکارت، کانث اورلاک کی ذہن و مادے کی ووئی سے اتکار کیا اور مادے کوکلیتا خارج کردیا۔اس کے خیال میں عالم صرف ظاہری طور پر مادی دکھائی دیتا ہے حالاتكه في الحقيقت وه وينى ب،خودى عى خدا ب خدا كواس في مطلق خودى كانام ديا باس طرح مثالیاتی موضوعیت: (Subjectivism) قصفے کے قلنے میں انتہا کو پینی می فضے کی خودی کا اصل محرک عمل ہے فکرودائش تبیں ہے۔خودی کی صلاحیتوں کا اظہار

اس وقت ہوتا ہے جب وہ ناخودی کی مخالف قوتوں سے نبرد آزما ہوتی ہے۔ اس کھکش سے اخلاقی قدریں جنم لیتی ہیں۔ وجود مطلق (Absoute Being) فیلنگ کے لئے جمالیاتی ہے۔ ہیگل کے لئے جمالیاتی ہے۔ ہیگل کے لئے عقلیاتی اور فیشنے کے لئے اخلاقیاتی ہے۔ فیشنے بھاء کومشر وط بجھتا ہے۔ اس کے خیال میں صرف معدود سے چند اشخاص ہی جن کی خودی پختہ ہوگ موت کے بعد حیات جاوداں حاصل کر سکیں گے۔ ہاتی سب مت مٹا کر فنا ہو جا کیں گے۔ اقبال کا " نظریہ خودی" ہیتمام و کمال فیشنے سے ماخوذ ہے۔

#### 9- زمان:

زمان لفظ "زروان" كى بدلى ہوئى صورت ہے۔ جوسيوں كے ايك فرقے كاعقيده تھا كدزروان اصل حقيقت ہے اور ہرمزد اور اہرمن دونوں پر حاوى اور متفرف ہے۔ زروان اصل حقيقت ہے اور ہرمزد اور اہرمن دونوں پر حاوى اور متفرف ہے۔ زروان سے مقدر كامفہوم بھى وابسة رہا ہے۔ ايران ميں زروانيت كى اشاعت يزدگرد دوم ساسانى كے عبد ميں ہوئى تھى۔

زمان یا وقت کی تعریف کرنے میں اہل فکر کو خاصی الجھن محسوس ہوتی رعی ہے۔ اس كى ماہيت ير بحث كرتے ہوكى ولى آ كتائن نے كہا تھا۔" كوكى فض جھے يہ يوجھے كه وقت کیا ہے تو بھے معلوم نیں ہوگا کہ وہ کیا ہے۔ جب کوئی اس کے بارے می جھے سے استضار نہ کرے تو میں جانا ہوں کہ وقت کیا ہے۔ ' قدیم زمانے سے وقت کا تصور مابعد طبیعیات کا ایک اہم مسلم محاجاتا رہا ہے اور اس کے حقیقی یا غیر حقیقی ہونے پرسیر حاصل بحتیں كى كى جيں۔افلاطون،ارسلواور دوسرے مثالبت پندول كے يہاں وقت حقق تبيل ہے بك غیر حقیقی ہے۔ وجود مطلق یا خدا کا تعلق کا نکات سے زمانی نہیں ہے لیعنی کا نکات کی ندابتداء ہے ندا نتااور خدا کا نتات کا خالق نبیں ہے۔ کیا وقت خلق ہوا ہے؟ اگر بیکلوق ہے تو اس کے خلق ہونے سے قبل بھی آخر کوئی زمانہ تھا تو وہ بھی وقت بی تھا۔ کیا وقت قدیم اور غیر محلوق ہے؟ فلاسفد قديم كى اكثريت كى رائع يبى ب-مثاليت كى طرح وجودى نظريات مي بهى وقت كى حرکت کومشقیم نبیل سمجھا جاتا بلکہ دولائی (Cyclic) مانا جاتا ہے ۔ وقت کے موضوعی اور معروضی ہونے کے بارے میں بھی اختلاف رہا ہے۔ کانٹ کہتا ہے کہ زمان و مکان فہم انسانی کے سانے میں ڈھلے ہیں ان کا وجود اعتباری ہے۔ استی کی ماہیت میں ندزمان ہے ندمکان ہے۔ بیگل بھی زمان اور مکان کے حقیقی ہونے کا متكر ہے۔

وقت کا تصور دراصل حرکت اور تبدیلی سے پیدا ہوا۔ کا نکات میں کوئی تبدیلی اور حرکت نہ ہوتو وقت بھی نہ ہو۔ وقت کی بنیاد تغیر ہے۔ تقدم و تاخر کے لحاظ سے وقت ذہن انسانی می کا زائیدہ ہے اور موضوی ہے۔ لیکن بحیثیت تغیر کے معروضی ہے اور باتی رہے گا خواہ کرہ ارض سے سب انسان مد بھی جا ئیں۔ برگسال کے نلیفے کا اصل اصول زبان کا تصور ہے۔ وہ کہتا ہے کہ زعدگی تغیر ہے اور زبان می باہیت ہے۔ یعنی زعدگی اور زبان ایک ہیں۔ یہ زبان وہ نہیں ہے جو میکا کی نقط نظر سے باتا جاتا ہے بلکہ جو انسان کے وجدان میں موجود ہے۔ اسے طلوع وغروب آ فاب کے پیانے سے نایا نہیں جا سکا۔

سامی ندا ہب اور بھوسیت میں وفت تقیق ہے اور اس کی حرکت منتقیم ہے۔ لیعنی خدا نے کا نتات کو ایک خاص کیے میں تخلیق کیا تھا اور وہ اسے مثاویے پر بھی قادر ہے۔ اکثر آریا کی مسالک ونظریات مثلًا اشراق، ویدانت، نوشراقیت میں وقت کی گردش دُولا بی ہے۔ لیعنی کا نتات کی شہ کو کی ابتداء ہے اور شداس کی کو کی انتہا ہوگی۔ سپتو زا اور این عربی کے وجودی نظریات کی اساس بھی ہے۔ ہمارے زمانے میں آئن شائن نے وقت کو زمان و مکان اکائی کی چوتھی ہُعد مانا ہے۔ اقبال کی مرکان کی چوتھی ہُعد مانا ہے۔ اقبال کی مرکان کی چوتھی ہُعد مانا ہے۔ اقبال کی میر جمانی میچے نہیں ہے۔

#### -10 سريان:

سریان کامین ہو ایک شیخ اورس می نفوذ کر جانا۔ الہیات میں اس کامنہوم ہے

ہے کہ خدا کا نتات میں ساری و طاری ہے۔اوراس کا عالم مادی سے وی تعلق ہے جوروح کا
جم سے ہے۔سریان کا بی نظریہ آریائی ہے اور کی نہ کی صورت میں ہر آریائی نظام فکر
میں موجود رہا ہے۔سریانی خدا ماورائی خدا کی طرح فاعلی مخار اور قادر مطلق نہیں ہے۔ قلفے
میں بی تصور (عقلیاتی مثالیت) ذبان فطرت میں سرایت کے ہوئے ہے۔ ہم ہمہ روحیت
میں بی تصور (اعقلیاتی مثالیت) ذبان فطرت میں سرایت کے ہوئے ہے۔ ہم ہمہ روحیت
(کا نتات ہے شار ارواح پر مشتمل ہے ) آرتھائے بروزی (خدا کا نتات میں ساری و طاری
ہے۔اس کا ارتقائی عضر ہے اور کا نتات کے ساتھ ساتھ محیل پذیر ہورہا ہے ) ، فو قلاطونیت
(ذات بحت سے عالم مادی کا اشراق ہوا ہے ) ، ویدانت (برہمن می کا نتات ہے ) کی صورتوں میں نمود پذیر ہوا ہے۔ا قبال نے ارتقائے بروزی پر فضے کی خودی مطلق کا پیوند لگایا
اور کہا کہ خدا انا نے مشہود ہے جو کا نتات میں جاری و ساری ہے۔ یہ کہ کر اُنھوں نے اسلام

## 11- عقل:

جیلت و وجدان انسان اور حیوان پی مشترک ہیں۔ عشل انسان کو حیوان سے متاز

کرتی ہے۔ عشل کی تعریف کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ انسانی ذہن کی گلرو قدیر کی وہ خاصیت ہو

اُس پی خود شعور کی (Self-Consciousness) پیدا کرتی ہے عشل ہے۔ برٹرغرسل کہتے ہیں

کرعش انسان کے ذہن کی وہ خصوصیت ہے جواسے ان وسائل کا پید دیتی ہے جن کی مدد سے وہ

این مقاصد کے حصول کی کوشش کرتا ہے۔ عشل، سائنس اور فلفہ کی نشوونما کا باعث ہوئی۔ وہ

مشکمین اور فلاسفہ بھی جوعشل کو ناتھ بھے ہیں اپنے نظریات کی تشریح کے لئے عقلی استدلال بی

کو بروئے کار لاتے ہیں انسان نے عشل بی کے طفیل ترتی کے مدارج طے کر کے تھن کی بنیاد

رکھی ہے عشل انسان اور فطرت کی طویل اور روح فرسا آ ویزش کے دوران شکل پذیر ہوئی تھی اور

اتی کی مدد سے انسان تو خطرت کی طویل اور روح فرسا آ ویزش کے دوران شکل پذیر ہوئی تھی اور

اتیال کی تھرن دشتی اور بدویت پہندی کی تدیش ان کی خردشنی کارفرہا ہے۔

#### 12- غائيت:

کی قائی ترجمانی کرنے کا مطلب ہے کہ اس کے مقعد کو معلوم کیا جائے۔ اس کی میکا تحقید کو معلوم کیا جائے۔ اس کی میکا تی ترجمانی کا مطلب اس واقع کا سب بیان کرتا ہے۔ قلعے کا تعلق قایت ہے کہ اور سائنس کا میکا نگیر جمانی کا مطلب اس واقع کا سب بیان کرتا ہے۔ قلع معودت بی سب ہیا ارسطو نے پیش کیا تھا۔ ارسطو کہتا ہے کہ کسی فعل کی علّت عائی وہ مقعد ہے جس کی طرف حرکت ہوری ہے۔ اس طرح مقصد حرکت کی علّت بن گیا ہے۔ گوعلّت منطقی طور پر مقصد پر مقدم ہے۔ اس طرح مقصد کرتے تھا گئی واضح مقصد کے تحت آگے برحتا ہے۔ عائیت ہی خوال کی دُو سے حرکت و تغیر کا عمل کی واضح مقصد کے تحت آگے برحتا ہے۔ عائیت میکا تکیت کی ضد ہے کیونکہ میکا نکیت بی صرف اسباب وعلل سے اعتما کیا جاتا ہے۔ جدید دور کے فلاسفہ بی لائٹرے نے عایت کی بتا پر اپنا قلفہ مرتب کیا ہے اور اس کا نام عائی مثالیت کے فلاسفہ بی لائٹرے نے عایت کی بتا پر اپنا قلفہ مرتب کیا ہے اور اس کا نام عائی مثالیت میکا نکیت قرار دیتا ہے۔ اس کے خیال بی عائیت انسانی کوششوں کی ایک واضح مزل معین کر میکا نکیت ہی ایک واضح مزل معین کر میکا نکیت ہی ایک واضح مزل معین کر کے قدروا فتیار کی نئی کرد بی ہے نیز اس سے ذمان غیر حقیقی اور بے کار ہوجاتا ہے۔ کے قدروا فتیار کی نئی کرد بی ہے نیز اس سے ذمان غیر حقیقی اور بےکار ہوجاتا ہے۔

کر حیات کا خاصہ ہے کہ وہ چند واضح مقاصد کی طرف کوشاں ہوتی ہے۔ سائنس دان غائیت کو غیر علمی بچھتے ہیں۔ منشر برگ نے تو صاف کہا ہے کہ اے تفسیات سے بک تلم خارج کر دیتا اشد ضروری ہے۔

#### 13- ماوراتيت: (Transcendentalism)

ماورائیت اور قدرت مطلق کے تصورت لازم و طزوم ہیں۔ کیونکہ جو خدا کا نات میں طاری و ساری ہوگا وہ اس کا خالق نہیں ہوسکا نہ اس میں کسی توع کا تغیر و تبدل کرسکا ہے۔
یہ طاری و ساری ہوگا وہ اس کا خالق نہیں ہوسکا نہ اس میں کسی توع کا تغیر و تبدل کرسکا ہے۔
یہ عقیدہ کہ خدا کا نکات سے ماوراء ہے خاصة سائی الاصل ہے اور موسویت عیسائیت اور
اسلام سے بہت پہلے بابلیوں اور فنیقی ں جیسی سائی اتوام میں موجود تھا جواہے دیو تاوی بھل موکد و فیرہ کوکا نکات سے ماوراء میں تھے۔ یہود یوں کا خداد تد یہوداہ (لفوی معنی ہے دیو سائی مولک و فیرہ کوکا نکات سے ماوراء میں برق و رعد کا دیوتا تھا۔ عیسائیوں اور مسلمانوں کا خدا بھی کا نکات سے ماوراء ہے ۔ نامل مختار ہے اور ہر لمے کا نکات میں رقو بدل کرسکا ماوراء ہے ۔ نامل مختار ہے اور ہر لمے کا نکات میں رقو بدل کرسکا ہے ۔ بی ماوراء ہے ۔ نامل مختار ہے اور ہر لمے کا نکات میں رقو بدل کرسکا ہے ۔ بی ماورائیت اے آریاوں کے سریانی خدا سے ممتاز کرتی ہے۔

14- لوكن: (Logos)

اوس بونانی زبان کا لفظ ہے جس کا معنی ہے دنٹر میں بات کرنا انگریزی زبان کا ترجہ (Word) اور عربی میں کلہ ہے کیا گیا ہے۔ بدلفظ سب ہے پہلے شمر انسسس کے نامور بونانی فلفی ہیر تقلیقس کے بال ملتا ہے۔ وہ لوگس کو ایک شم کی قوت تخیلہ مجتا تھا جو کا سنات کی تخلیق کا سب بن تھی۔ بھی کھاروہ لوگس کو خدا بھی کہددیتا تھا۔ افلاطون نے عین کا سنات کی تخلیق کا سب بن تھی۔ کو کا کواکس کہا ہے۔ رواقعین نے فطرت کو خدا تغرب ایا اور کہا کہ اس میں لوگس نے زور یہوگی تھی۔ نو فلاطونی لوگس سے وائش خداد تھی یا ذائن خداو تھی مراد لیت تھے۔ قل یہودی نے کہا کہ لوگس نے مادی دنیا کوخل کیا ہے۔ عیسائی علاء نے سی این مریم کو لوگس یا کلہ کہا جو کہ ان کے عقید ہے گی زو سے زعرگی اور نور کا مبدء جیں اور ان کے پیکر جسمانی فلہ کہا جو کہ ان کے عقید ہے گی زو سے زعرگی اور نور کا مبدء جیں اور ان کے پیکر جسمانی فلہ نے اس اس کے موسس الگندی نے لوگس کو گئی کا تام دیا جس کا اشراق خدا سے ہوا ہوا وہ خسل فلہ نے ارواح انسانی اور اشیاء مادی ظہور پذیر ہوئی ہیں۔ طلاح نے نو فلاطونیت سے لوگس کا جس سے ارواح انسانی اور اشیاء مادی ظہور پذیر ہوئی ہیں۔ طلاح نے نو فلاطونیت سے لوگس کا تصور مستمار لیا اور اسے ہوئو کہا اور دوئ کیا کہ بیاس وقت بھی موجود تھا جب کہ اجس آ دم کا تھور مستمار لیا اور اسے ہوئو کہا اور دوئ کیا کہ بیاس وقت بھی موجود تھا جب کہ اجس آ دم کا

وجود نہ تھا۔ ابن عربی نے لوگس کو حقیقت الحقائق یا حقیقت محمد یہ کانام دیا جو تمام کا نکات کی تخلیق کا باعث ہوئی اور جواز لی اور قدیم ہے۔ لوگس کے تصور میں آریاوں کا حلول اور اوتار کا فظریہ تخلیق کا باعث ہوئی اور جواز لی اور قدا وقتاً فو قتا انسانی زُوپ دھار لیتا ہے۔ باطنیہ فرقوں نے حلول اور اوتار کے اس تصور کی شدو ہ سے اشاعت کی۔ اقبال نے جادید نامہ میں محو عبدہ کہہ کر جناب رسائتم آب کو الوہیت کا جامہ پہنا دیا ہے۔

### 15- مثالیت پندی: (Idealism)

اے عینیت اور تصوریت بھی کہا جاتا ہے۔اس کی رُو سے امثال یا عیون (Ideas) بنیادی حقائق ہیں۔ اخلاقیات میں اعلیٰ مقاصد (Ideas) کے حصول کی کوشش کو مثالیت پندی كهاجاتا ب-اقلاطون مابعد الطبيعياتى مثاليت بسندى كابانى ب-اس كے خيال مى امثال كا عالم حقیق عالم ب-1ى باعث بعض فلاسقه نے (Idealist) كى بجائے اے (Idea-ist) كيا ہے۔افلاطون کہتا ہے کہ جس عالم کا تجربہ ہمیں این حواس کے وسلے سے ہوتا ہے وہ غیرحقیقی ہے۔اقلاطونی امثال از لی وابدی ہیں۔عالم مادی میں جوتبدیلیاں ہوتی ہیں امثال ان سے طعی اڑ پذریس ہوتے۔عالم مادی کی تمام کوتا ہیاں اور خامیاں مادے کی دجہ سے ہیں۔امثال غیر متبدل میں کائل بالذات میں اور ساکن و جام میں۔افلاطون عقلیت پند ہے کیونکہاس کے خیال میں امثال حی تج بے اور مشاہرے ہے ہے تیاز اپنا متعل بالذات وجودر کھتے ہیں جن کا إدراك عمل استدلالى عى ممكن موسكا ب\_افلاطون كے قليفے پرفياً غورى، يارى، ناكديى، ہر معلیس اور سراط کے واضح اثرات دکھائی دیے ہیں فیا فورس سے اس نے عارفی (Orphic) عضرلیا اور حیات بعد ممات، ریاضیاتی شغف اور عمل وعرفان کے احتراج کے تصورات اخذ کئے۔ پاری تا تدیس سے اس نے سعقیدہ مستعارلیا کہ حقیقت از لی وابدی ہے اورتمام تغیرات قریب تظریں۔ ہیر علیس سے اس نے بی خیال لیا کہ عالم حواس یا عالم مادی کی ہر شے تغیر پذر ہے اور اس عالم میں کی بھی شے کو بقا میسر تبیں ہے۔اسے یاری نا کدلی کے تظریے سے ملاکراس نے کہا کھم حیات سے حاصل نہیں ہوسکتا بلکہ عمل استدلالی سے حاصل ہوتا ہے۔ ستراط سے اس نے اعلیٰ اخلاقی قدروں (خیر احسن اصدافت) کا تصورلیا۔ ارسطوبھی مثالیت بہندتھا لیکن اس کی مثالیت بہندی میں حقیقت بہندی کاعضر

موجود ہے۔اس نے کہا کدامثال اشیاء سے ماوراء تبیں جیسا کدا فلاطون کہتا ہے بلکہ خود

ان کے بطون میں موجود ہیں۔ عالم مادی غیر حقیقی نہیں ہے ندامثال کاعکس محص ہے بلکہ حقیقی ہے۔اس نے کہا کہ امثال اور اشیاء کا احزاج حرکت و تغیر کا باعث ہے۔

مثالیت پندی کیا جا ہم روایت کا آغاز کانٹ ہے ہوا جس کے نظریے کو ماورائی مثالیت پندی کیا جا تا ہے۔ کانٹ کے نظریے بیل عشل اورارادے کے درمیان مفاصت نیس موسکی چنانچہاس کے بعد مثالیت پندی کی دو تحریکیں پہلو یہ پہلوصورت پذیر ہو کیل۔ 1- جران عقلیاتی مثالیت پندی (فیضے ، فیلنگ ، بیگل) جے جران کلاسکی مثالیت پندی بھی کہا جا تا ہے۔ اس بیل خود آگا و عشل یا و بان کو حقیقت مطلق مانا گیا ہے۔ 2-ارادیت پندی جس کا بانی شوپنہا کر ہے جو اندھے آفاقی ادادے کو حقیقت مطلق قرار دیتا ہے۔ فضفے کے نظام فکر بیل موضوی مثالیت پندی اپنی انتہا کو پینچ گئے۔ یر سمال، الاثرے اور بار کے مضبور مثالیت پند ہیں۔ آگریزی مثالیت پند کی اپنی انتہا کو پینچ گئے۔ یر سمال، الاثرے اور بار کے مضبور مثالیت پند ہیں۔ آگریزی مثالیت سندی ایک منارسین پریڈ لے اور پوز کوئے ، بیکل کے پیرو تھے۔ اور حقیقت کو کائل بالذات اور بھر گیر عقلیاتی تجربہ بھے تھے۔ فو تر باخ اور بار کا مشبور کارل مارکس کی تقید سے جرمن مثالیت پندی کا طلم ٹوٹ گیا۔ ایوکن اس کا آخری مشبور مثالیت پندی کا طلم ٹوٹ گیا۔ ایوکن اس کا آخری مشبور شارس تھا۔ جدید قلسفیانہ بیندی کا طلم ٹوٹ گیا۔ ایوکن اس کا آخری مشبور شارس تھا۔ جدید قلسفیانہ بیندی کا طلم ٹوٹ گیا۔ ایوکن اس کا آخری مشبور شارس تھا۔ جدید قلسفیانہ بیندی کا طلم ٹوٹ گیا۔ ایوکن اس کا آخری مشبور شارس تھا۔ جدید قلسفیانہ بیندی کا طلم ٹوٹ گیا۔ ایوکن اس کا آخری مشبور

### 16- نواشراقيت:

اسے توفلا طونیت بھی کہا جاتا ہے۔ افلاطون اواخر عمر میں فیٹا خورس کے عارفانہ
خیالات سے متاثر ہوا تھا۔ اپنے مشہور مکا لے فیدو میں وہ فیٹا خورس کا بینظرید دہراتا ہے کہ
فلفے کا مقصدانان کو بار بار پیدا ہونے اور شنج اروان کے چکر سے نجات دلاتا ہے۔ دوسر بے
مکا لے طیماؤس میں کہتا ہے کہ اصل عالم تین ہیں۔ عالم ربو بیت، عالم عقلی ، عالم نفس۔اس
کے ساتھ وہ فیٹا خورس کی طرح جم کورون کا تید خانہ بھتا ہے۔ جس سے رہائی پاکری روح
حقیقت مطلق کا إراک کر سکتی ہے۔ فلاطیوس نے اپنے فلنے نو اشراقیت کی اساس افلاطون
کے انھی عارفانہ خیالات پر رکھی تھی۔ اس کا تنزل و ارتقاء کا نظریہ صریحاً افلاطون کے تمن
عالموں سے ماخوذ ہے۔

فلاطیوں کے قلنے کو تو فلاطونیت کہا جاتا ہے لیکن بیر سیجے نہیں ہے کیونکہ اُس نے افلاطون کے قلنے کا احیاء نہیں کیا۔ نہ وہ اُس کے عقلیاتی نظام سے اعتبا کرتا ہے بلکہ افلاطون کے چند پریشان عارفانہ خیالات کو جو فیٹا غورس سے ماخوذ تضے اساس قکر بنا کر ایک نیا نظریہ مرتب كرتا ہے۔ يكى وجہ ہے كدار ڈمان نے اپنى تاریخ فلسفہ میں نو اشراقیت كا ذكر از منہ وسطنی كے حتمن میں كیا ہے اور اس بونانی فلسفے كا كتب فكر مانے سے انكار كیا ہے۔ فلاطبيوس نے فلو يہودى سے استفادہ كیا۔ جس كا عقيدہ تھا كہذات بارى تك رسائی فكر و تدیر سے نہیں ہوسكتی بكك كشف وحال سے ہوتی ہے۔

فلاطیوس کے تنول (یے آنا)اور صعود (اوپر جانا ) کے نظریے کو تصل (روح کا مبدء تقیقی سے جدا ہوتا) وجذب (روح کا دوبارہ مبدء تقیقی میں فنا ہوجانا) بھی کہتے ہیں۔وہ كبتاب كدوات بحت (وات تحض، وات احديث، وات بارى تعالى سے بترائ عمل، نفس اور مادے كا اشراق موا۔ يه تنزل يا تصل بے يعنى روح اسے مبده حقيقى سے جدا موكر عالم مادى كى طرف ينے كاسفركرتى ہے۔كشف وحال اورتطبيرنس سےروح علائق مادى سے ياك ہوكر دوبارہ عالم بالا کا سنر کرتی ہوئی ذات باری تعالی میں کھو جاتی ہے۔ یہ جذب و فنا ہے۔ فلاطیوس مادے کے وجود کو تعلیم تیس کرتا۔ اس کے خیال میں تمام اشیاء کی ماجیت ایک می ہے۔ کیونکہ سب ذات بحت عل سے متفرع ہوئی ہیں۔ فلاطیوس کے بیا فکار عیسا کیوں اور مسلمانوں کے تصوف و تقلیعت میں تفوذ کر مئے۔ اخوان السفانے این رسائل نے ایئ رسائل میں بوی شرح وسط سے تنزل وصعود کا بے نظریہ پیش کیا ہے جس سے بعد کے صوفیہ اور فلاسفہ نے استفادہ کیا۔وہ کہتے ہیں کہ ذات احد سے عمل فعال کا اشراق ہوا جس سے نفس كل، دوسرى ارواح اوراشياء معرض وجودين آئيس-روح اس عالم مادى يس آكراسير موكى ہاور ہردم مبدوحقیق کی جانب لوٹ جانے کے لئے بے قرار رہتی ہے۔ میں تصور این بینا، فاراني، اين رشد، اين عربي اور جلال الدين زوى كى البهايت كاجزولا يفك بن حميا - في شهاب الدين سروردي مقتول كے نور قاہر كے تصور ميں بھى يى تظريد موجود ہے۔ وہ خدا كونورمطلق كتي بي اور تاريكي اور مادے كوفريب نگاه قرار ديتے بيں۔ ديدانت بين "آتماير بمن ايكا" كا خيال نواشراقيت كى البهيات سے ملا جلا بے فرق محس بد ب كدنواشراقيت ميں تدريجي تنزل وارتقاء ہے جب کہ ویدائتی برہمن کوعین کا نتات مانتے ہیں۔

#### 17- وجدان:

'' وجدان'' کا لغوی معن ہے'' پالینا'' صوفیدننس انسانی کو دوحسوں جی تقلیم کرتے میں۔ایک طرف عقل ہے جو مادی دنیا کے عقدوں کوسلھانے کے کام آتی ہے دوسری طرف وجدان ہے جوایک باطنی حاسہ ہاور وجدوحال اور کشف و اشراق کا مرکز ومحور ہے۔ آج

تک وجدان کی کوئی جامع و مانع علمی تعریف نیس کی جاسکی۔ زیادہ سے زیادہ اسے ایک پراسرار

قوت کہا جاسکتا ہے برگسال نے البتہ کہا ہے کہ جب جبلت خود آگاہ ہوجائے تو وہ وجدان بن

جاتی ہے لیکن برگسال کے ناقد کہتے ہیں کہ جبلت کا خود آگاہ ہوجانا علی اس بات دلیل ہے کہ

اس میں عمل کا شمول ہوا ہے۔ اس لئے عمل اور جبلت سے الگ وجدان کا کوئی وجودیں ہے

اور وجدان کی صورت بھی عمل سے برترفیس ہے۔

#### 18- ويدانت:

ویدانت کا لغوی معتی ہے''وید کا آخر' کینی أب نظد'جودیدوں کے بعد لکھے مجے۔ اُپ نظد کا لغوی معتی ہے'' قریب بیٹھنا'' یا گرو سے باطنی تعلیم حاصل کرنا۔اُپ نظد سے پہلے پر بھوں میں بھی حقیقت مطلق کا ذکرات ایم (وہ ایک ) کے الفاظ میں آیا ہے۔ میکس طرنے ایک سواُپ نظد گانا کے ہیں لیکن پنڈت رادھا کرشنن کے خیال میں ان کی تعداد ایک سوسات ہے۔ چھا عداگیہ اُپ نظد میں کہلی بار کھڑت اور دوئی کوغیر حقیقی اور فریب نظر مانا گیا ہے۔

ویدائت کا قد یم ترین القور باورائن (200 ق-م) کے برہم سُوتر یا ویدائت سُوتر کے میں ملکا ہے۔ اس میں آپ نفد کے منتشر خیالات کو مربوط اور منطق صورت میں چیٹ کیا گیا ہے۔ اس ہے کم ویٹی ایک بزار برس بعد گودا پر نے اس سوتر کی شرح کھی اور گود تد کواس کے اسرار در موز سجھائے ہی گود تو گھر کا استاد تھا۔ فِشکر نے بتارس کے دوران قیام میں آپ نفد اور بھا گوت گیتا کی شرص کھیں جن سے برہمن مت کا احیاء ہوا۔ فِشکر کے خیال میں برہمن می مشتق ہوا موا فیشکر کے خیال میں برہمن می مشتق ہے عالم مادی فریب نگاہ ہے۔ وہ اور یا یا اجتانا (جمالت) کو ملیا کہتے ہیں۔ ان کے خیال میں مشتق ہو جاتی ہے کہ برہمن اور حیات کے تقرف سے چیکارا پالیتا ہے۔ یہ حقیقت منکشف ہو جاتی ہے کہ برہمن اور آتما ایک ہیں۔ لیمن ت تو سنار سے چیکارا پالیتا ہے۔ یہ حقیقت منکشف ہو جاتی ہے کہ برہمن میں جذب ہو جاتی ہے تو سنار کیکر تم ہو جاتا ہے اور آتما مکتی پالیتی ہے۔ بیمناولکیہ کے خیال کے مطابق کمتی کے بعد آتما باتی تیمن رہمی اور جرب طرح دریا سمندر میں عائب ہو جاتا ہے وہ برہمن میں محد جاتی ہے۔ بیا اور کمتی کے بعد آتما باتی کے یہ بیس رہتی اور جس طرح دریا سمندر میں عائب ہو جاتا ہے وہ برہمن میں محد جاتی ہے۔ بیا اور کمتی بیس بیس میں میں ہو جاتی ہے۔ بیا اور کمتی بیل اور کمتی اگر تی اگ الگ تبیس ہیں بیس رہتی اور جرو مطلق (برہمن) سے متحرع ہوئے ہیں برہمن میں کا کات ہے۔

# 19- ممدروميتي كثرت يبندي:

احدیث کی رو سے وحدت اصل ہے۔ کش ت ٹانوی حیثیت رکھتی ہے کش ت بندى من اشياء بنيادى طور برايك اصل كى فروع نبيس بيل بلك مختلف النوع بين - بمدرُ وخيت (Pansychism) مثالت پندی کی ایک صورت ہے۔ جس می قطرت مادی تبیل بلدا تحداد معنی مراکز پرمشتل ہے۔ ہمدوستی کا ت پندی کی سب سے واضح مثال لائب نو کا نظریہ ہے۔ دیکارٹ نے ڈیمن اور ماوے کی دوئی کا تصور پیش کیا تھا۔ لائب نو نے کہا کہ حقیقت بنیادی طور پر وی ہے اور مادہ حقیر اور ادنی حتم کی تقسی اکائیوں سے بتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ اشیاء عالم اور کا تنات کی بنیادی صفت توانائی ہے۔ توانائی سے اس کا مطلب کی شے کے متحرک ہونے یا حرکت جاری رکھنے کی صلاحیت سے ہے۔ اس کے خیال میں کا نات توانائی کی اکائوں سے بی ہود ہر شے انی اکائوں پر معتمل ہے۔ان اکائوں کووہ (Monads) کا نام دينا ہے۔ پيلفظ الكٹائن ولى اور بردنو كے يہاں بكى ما ہے۔ لائب نو كہتا ہے كہ ہراكائى ازلی دابدی ہے۔ اکائیوں کے مخلف درہے ہیں مثل جو اکائیاں چٹاتوں یا بودوں کو بناتی ہے وہ اتی صاف نیس جتنی کروہ اکائیاں جن سے انسان بنآ ہے۔ خداسب سے صاف اکائی ہے اکائیوں کے حکسل میں بھی بھی فرق نیس پڑتا۔ ہراکائی کے اعد پوری کا کات منفس ہوتی ہے۔ان اکا یُوں میں کوئی دگاف ہیں ہے۔اس لئے جو یکھان میں ہے وہ شروع سے موجود ہے۔ ہراکائی این اعد محرکات سے اپنی قطرت کی جمیل کرتی ہے۔ لائب نوک كا كات سكونى فين حرك ب- لائب الراحة عدى ترويد كرتا ب- فحر ، ميك كارث ، جمر وارد، وائث بيد اور براغدس نے كى ندكى صورت بىلائب غو كے قليفے كے تاكيدكى ہے۔لائب نڑ نے نوٹن کے برعس کہا تھا کہ زمان مکان محض اضافی علایق برمشمل ہیں۔ آئن سائن نے اپنے نظریہ اضافیت سے لائب نو کے اس خیال کی تقیدیق کی ہے۔ ہارے ہاں اقبال نے جمز وارڈ کی ہمدروسیتی کثرت پندی سے استفادہ کیا ہے جو بذات خود لائب نوے ماخوذ ہے۔

### اصطلاحات

Averroicism

Monism

Pluralism

Duality

Duration

Stolcs

Idealism

Voluntarism

Will

Evolutionism

Evolution

Emergent

Emanation

Continuity

Jump

Divinity

Elan Vital

**Enlightenment** 

Encyclopaedists

ائن دُشدیت

اصمت

کوت پندی

دُولَ

مرددعن

رواجين

مثاليت ببندى

اداوته پندی

10/10

ارتنائيت

ارقائے يروزى

39.2

وبان حلل

ست

يزوانيت

جوشش حيات

خردافروزي

قاموى

| أتيت ياغودي كاظلفه  | Egoism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| خودي                | Ego                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| تاخودي              | Non-ego                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مطلق خودي           | Absolute Ego                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| هيقت                | Reality                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| معروض               | Object                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| موضوع               | Subject                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| موضوحيت             | Subjectivity                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| معروضيت             | Objectivity                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| بمدروحيت            | Pansychism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| سريان               | Immanence                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| باری                | Immanent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| باورا کی            | Transcendent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ماورا عيت           | Transcendentalism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| زولا لي             | Cyclic                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| معلياتي مثاليت      | Rational Idealism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| خوشورى              | Self-Consciousness                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| قائيت ا             | Teleology                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| عالى حاليت          | Teleological Idealism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| حياتيت              | Vitalism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 5                   | Logos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| موضوعي مثاليت       | Subjective Idealism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مثاليت شطلق         | Absolute Idealism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| وفلاطونيت-نواشراقيت | Neo-Platonism                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ير الا              | THE REPORT OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T |

Katharsis

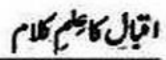
# كتابيات

| -1  | قرآن بجيد                                             |  |
|-----|-------------------------------------------------------|--|
| -2  | فسوس الكم- في اكبراين عربي                            |  |
| _3  | عكست الاشراق- شيخ شهاب الدين سروردي معتول             |  |
| -4  | انسان کائل۔ عبدالکریم الجیلی                          |  |
| _5  | اسفاراربعه الماصدرالدين شيرازي                        |  |
| -6  | مشخوی۔ مولوی جلال الدین روی                           |  |
| _7  | احياء العلوم _ خزالي                                  |  |
| _8  | الكلام _ شيلى تعمانى                                  |  |
| _9  | عِلم الكلام _ فيلى تعما تى                            |  |
| -10 | علم افكام - محدادريس كاعطوى                           |  |
| _11 | تكليلى جديد الميات اسلاميد اقبال- ترجرسيد عزيز تيازى  |  |
| _12 | با تكب درا                                            |  |
| -13 | مشخوى اسرار ورموز                                     |  |
| -14 | عام شرق                                               |  |
| _15 | July and the few                                      |  |
| _16 | بالبجريل                                              |  |
| _17 | يغرب كليم                                             |  |
| _18 | چويدنام.                                              |  |
| _19 | سافر                                                  |  |
| -20 | ارمفان بجاز                                           |  |
| -21 | المام دازی۔ سیدحبدالسلام عدی<br>سرت اصمان۔ خطی نعمانی |  |
| _22 | سرت العمان به فیلم نعمانی                             |  |

| in the second se |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| والى_ هيلى تعمانى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ± <sup>1</sup> 1 _23 |
| الات- فيلى تعمانى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -24                  |
| مراهجم جلد چهارم - فیلی تعمانی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -25                  |
| ات شکی - سیدسلیمان عموی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | - Di                 |
| ب و بمند کے تعلقات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | / -27                |
| سپراحدی- مرسیداحدخان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | £ _28                |
| را قبال - ظیفه عبدانکیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      |
| غدكيا ہے۔ مرولي الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | J _30                |
| دمدا بن خلدون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | _31                  |
| ران فارس مولانا محرحسين آزاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ø −32                |
| الكانظرية اليس (مقاله) يروفيسرتاج محدخيال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | تا _33               |
| ال نامه وطاء الله كليم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                      |
| نظامت اقبال - محود نظاى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 35 ـــ علم           |
| نداقال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 7 _36                |
| اراقبال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | T _37                |
| فيات اقبال مرقبه تذير نيازى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -38                  |
| حيب اقبال بنام نياز الدين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| نتان غرابه _ مُلامحن فاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                      |
| كاب القواسين - منعورطلاج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | -41                  |
| میات۔ ابوالعلامعری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 42                 |
| الننس این سینا۔ ڈاکٹر اکبرعلی سیاس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 43 علم               |
| نان - این رشد و قلسفه این رشد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | EJ _44               |
| ال كاف _عيداللام عدى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 45 -45               |
| فباست سرسيد - مرتبه محداملعيل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Mrs.                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |
| ماجن مرسیداحدخان<br>ماجن محن الملک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 48_ من               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                      |

## BIBLIOGRAPHY

| 1  | Metaphysics of Iqbal. Dr. Ishrat Hussain                     |
|----|--------------------------------------------------------------|
| 2  | A Study of Iqbal's Philosophy. Bashir Ahmed Dar              |
| 3  | Iqbal and Post-Kantian Voluntarism. Bashir Ahmed Dar         |
| 4  | Iqbal-Atiya Begum                                            |
| 5  | Iqbal's Educational Philosophy. Sayyedain                    |
| 6  | A History of Philosophy in Islam. De Boer                    |
| 7  | Essays Indian and Islamic. S. Khuda Bakhsh                   |
| 8  | Outline of Islamic Culture Vol. 2. Shustery                  |
| 9  | Ibnal Arabi. Affifi                                          |
| 10 | The Will and Pre-destination in Early Islam. Montgomery Watt |
| 11 | Muhammadanism, H.A.R Gibb                                    |
| 12 | Modern Trends in Islam. H.A.R Gibb                           |
| 13 | Sufism. Arberry                                              |
| 14 | Concise Encyclopaedia of Living Faiths. Zachaer              |
| 15 | Creative Evolution. Bergson                                  |
| 16 | Creative Mind. Bergson                                       |
| 17 | A History of Western Philosophy. Bertrand Russell            |
| 18 | Outline of Philosophy. Bertrand Russell                      |



| 20 | Mysticism and Logic. Bertrand Russell            |  |
|----|--------------------------------------------------|--|
| 21 | Sceptical Essays. Bertrand Russell               |  |
| 22 | A History of Philosophy. Frank Thilly            |  |
| 23 | The Song Divine. Auroyindo Ghosh                 |  |
| 24 | The Age of Faith. Will Durant                    |  |
| 25 | Civilization on Trial. Toynbee                   |  |
| 26 | Philosophy, Clifford Barret                      |  |
| 27 | Ends And Means, Aldous, Huxley                   |  |
| 28 | A Note on Dogma. Aldous Huxley                   |  |
| 29 | French Romanticism. Louis Renayed                |  |
| 30 | Preface to World Literature, Gerard              |  |
| 31 | Confessions. Rousseau                            |  |
| 32 | Psychology and Modern Mind. Ramsay Muir          |  |
| 33 | Indian Philosophy. Radhakrishnan. 2 Volumes      |  |
| 34 | Arabic Thought and its Place in History. O'Leary |  |

# سيدعلى عباس جلاليوري كي فكري كتابيس

مقالات جلاليوري دسوم اقوام خرد تامه جلاليوري جنياتى مطالع عام فكرى معالط تاريخ كانيامور روايات تدن قديم روح عصر كائتات اورانسان اقبال كاعلم كلام مقامات وارث شاه روايات فليفه وحدت الوجودتي بنجابي شاعري سرگلچين

Jurat-e-Tehqiq



6-بيكم رود الامور فون 37238014-042

Email: takhleeqat@yahoo.com www.takhleeqatbooks.com